
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 44, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 53-      	

 

 74

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA EN ENTIDADES INDIGENAS 
DE MEXICO: CLAVES PARA UN MODELO DE CONVIVENCIA ARMONICA. UNA 
PERSPECTIVA TEORICA

José Cisneros Espinosa*, Javier Hugo López Rivas** y José Antonio Cisneros Tirado***

Title: COMMUNALITY AND COMMUNITY COMNUNICATION IN INDIGENOUS ENTITIES 
OF MEXICO: KEYS TO A MODEL OF HARMONIUS COEXISTENCE. A THEORETICAL PER-
SPECTIVE.
Summary: Today’s society is globally in a phase of destruction and depredation of the ecological, 
political-social and human dimensions. However, in rural communities and, above all, in the native 
peoples of Latin America, there are social practices of community coexistence that imply criteria 
of voluntary, peaceful and equitable collaboration, in a respectful relationship with nature and 
its environment. This paper exposes, as a result of a set of documentary research and practices 
identified in Mexican communities, the democratic participation of community assemblies in a 
model of Community communication, at the same time as a notion of Communality built by Mex-
ican indigenous intellectuals. About their way of life, this in order to provide relevant keys for a 
harmonious social coexistence.
Keywords: Community communication, Communality, Community, Community assembly.

Resumen: La sociedad actual se encuentra a nivel global en una fase de destrucción y depredación 
de las dimensiones ecológica, político-social y humana. Sin embargo, en las comunidades rurales 
y, sobre todo, en los pueblos originarios de América Latina, existen prácticas sociales de convi-
vencia comunitaria que implican criterios de colaboración voluntaria, pacífica y equitativa, en una 
relación de respeto con la naturaleza y su entorno. En este trabajo se expone, como resultado de un 
conjunto de investigaciones documentales y de prácticas identificadas en comunidades mexicanas, 
la participación democrática de las asambleas comunitarias en un modelo de Comunicación comu-
nitaria, al mismo tiempo que, una noción de Comunalidad construida por intelectuales indígenas 
mexicanos acerca de su modo de vivir, esto en el propósito de aportar claves relevantes para una 
convivencia social armónica.
Palabras clave: Comunicación comunitaria, comunalidad, Comunidad, Asamblea comunitaria.

*Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México  E-mail: ulises33@yahoo.com  ORCID:  0000-0001-8114-3051

**El Colegio de Tlaxcala A.C., México  E-mail: enah_hegel@yahoo.com.mx  ORCID: 0000-0003-1973-5616

***Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México  E-mail: joseantonio.cisneros@correo.buap.mx  ORCID: 0000-0002-

8825-5467



54								             

Introducción
Lo que se busca exponer en estas líneas 

son dos ideas contrarias. En primer lugar, la 
lógica negativa que subyace en la organización 
social y económica del mundo, impulsada por 
quienes detentan el poder financiero y político, 
dirigida a obtener riquezas inconmensurables a 
costa de privar a las mayorías de los recursos 
básicos para vivir, en un devenir que se ha ca-
racterizado por la devastación de la vida y la 
libertad de los pueblos en su derecho a existir. 
De igual forma, el objetivo de este esfuerzo 
es proponer el ejemplo de organización de la 
Comunalidad y la Comunicación comunitaria 
de las comunidades indígenas desarrollada en 
México, como procesos auténticos de demo-
cracia de estilo deliberativo, que tienden hacer 
más justa y horizontal la vida colectiva. 
En este sentido, más allá de explicar la ruina 
y devastación a la que ha estado sometida la 
sociedad —que por cierto ha sido suficiente-
mente tratada por múltiples autores (Fanon, 
1961; Chomsky, 2016; Chomsky y Herman, 
2009; Galeano, 1971)—, nos interesa plantear 
la búsqueda del rescate social y el desarrollo 
humano. Por lo tanto, como sostienen los 
zapatistas de Chiapas, la construcción de “un 
nuevo mundo donde quepan muchos mundos”, 
un mundo que ha pervivido en el largo tránsito 
de nuestra historia y que de hecho sigue pre-
sente en su lucha muy a pesar de que se le ha 
ignorado. Es precisamente la existencia de este 
universo —ignorado por la mayoría—, lo que 
se esboza en el presente trabajo: Comunalidad 
y Comunicación comunitaria: Claves de un 
modelo de convivencia armónica, en el que se 
exponen dos elementos básicos de un sistema 
de convivencia social alternativo, al contrario 

de un modus vivendi en competencia, consumo 
y destrucción.
Aludimos específicamente a un modelo social 
basado en el concepto de Comunalidad, y 
dentro de este contexto planteamos el rescate 
de las prácticas de Comunicación comunitaria, 
como elemento fundamental del modelo, las 
cuales han sido estudiadas en los últimos cinco 
años por nuestro equipo de investigación en el 
Instituto de Ciencias de Gobierno y Desarro-
llo Estratégico de la Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla, México. Con base en 
dichos estudios, presentamos ahora el concepto 
de Comunalidad propuesto por académicos 
indios, y una primera conceptualización de 
Comunicación comunitaria, elaborada por 
nuestro equipo —susceptible de ser discutida 
y/o replicada—, con la idea de abonar desde 
la academia al desarrollo de nuevas formas de 
convivencia social, más humanas, solidarias, y 
en armonía con la naturaleza.
La crisis del actual proyecto civilizatorio, que 
se erige bajo el estigma del sistema capitalista, 
ha dejado a su paso destrucción y devastación 
del hábitat global, decadencia de valores y 
principios humanistas, cíclicas crisis econó-
micas, anomia social, abandono del desarrollo 
en todas sus formas, delincuencias organizadas 
que asolan a la sociedad, operaciones bélicas 
asentadas sobre la ideología de la propiedad 
privada, hambre, pobreza, desigualdad, des-
empleo, violencia directa, estructural y cultural 
(Galtung, 1998). Vale decir que el proyecto 
occidental de civilización ha perdido vigencia 
en su promesa de un mundo mejor. En paralelo 
a este mismo escenario, coexisten pequeñas 
expresiones de civilización con otras formas 
de asumir su relación con la atmósfera natural 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          55

y humana; estos colectivos están representa-
dos por los pueblos y comunidades indígenas, 
de este pluriverso, se erigen alternativas a la 
crisis humana y mundial, a través de un ethos 
comunitario como estrategia intercultural, 
vinculado a sus legítimos procesos autonómi-
cos que se encuentran afines a los diferentes 
grados de su resiliencia social experimentados 
en su trascurso (Fuente Carrasco, 2012). De 
este devenir, se nutren formas de organización 
comunitaria como la Comunalidad, estrategia 
que se desarrolla en este trabajo. La aportación 
de este trabajo se enmarca en un esfuerzo por 
proponer a la Comunalidad y la Comunicación 
comunitaria como estrategias para una mejor 
praxis de la democracia, así como de un mejor 
marco de vida comunitario. 
Vivimos en una sociedad que se autodestruye 
y destruye al planeta que le da cobijo. Los 
desechos y la polución, la desertificación y la 
destrucción de la biósfera van desde lo más alto 
en la atmósfera terrestre con la chatarra espacial 
y los agujeros en la capa de ozono, hasta lo más 
profundo del mar con el uso del sonar para de-
tectar mantos petrolíferos que destruye la vida 
marina, así como las explosiones del fracking y 
la minería a cielo abierto que emplean cianuro 
y contaminan los ríos y los mantos freáticos en 
el subsuelo. La degradación de la capa de tierra 
cultivable y el envenenamiento de los suelos 
con fertilizantes químicos tóxicos que llegan 
hasta el mar, junto con la contaminación del 
agua que los desplaza, los medicamentos de 
efectos secundarios mórbidos, y los alimentos 
industrializados que no nutren, sólo engordan 
y contienen incluso elementos cancerígenos. 
Todo ello en conjunto va cancelando paulatina 
y globalmente la vida sustentable.

En el ámbito social, la concentración de la ri-
queza y el aumento de la desigualdad generan 
una competencia por el dinero y el consumo 
irracional que conduce a las personas a una 
conducta individualista que las aísla social-
mente y a la postre las deprime. Junto a ello se 
incrementa la violencia cotidiana, los robos, 
secuestros, saqueos de países enteros, crímenes 
de todo tipo y suicidios, que incrementan en el 
mundo las muertes que de por sí producen las 
guerras recurrentes y las pandemias.
El desarrollo tecnológico que pudiera facilitar 
el camino hacia una vida feliz, es aprovechado 
principalmente para la producción de armas, 
para el espionaje y el control de las personas. 
Los equipos electrónicos que se producen para 
el consumo masivo, cumplen una función cen-
tral de distractores y de aislamiento práctico 
debido a la mentalidad individualista y a la falta 
de una estructura social y una dinámica cola-
borativa. La sentencia dominante del imperio 
romano de brindar al pueblo “pan y circo”, se 
ha reducido a un “circo” permanente, incluso 
en la política, y a un pan cada vez más difícil de 
obtener por la mayoría de la población mundial.
Este documento consta de cuatro partes: En 
la primera, se enuncian sintéticamente los re-
ferentes teóricos y metodológicos de los que 
partimos. En la segunda, se exponen los rasgos 
principales del concepto de Comunalidad como 
marco social de convivencia armónica, y en 
la tercera parte, se presentan las dimensiones 
del concepto de Comunicación comunitaria 
estudiadas hasta ahora. Finalizamos el trabajo 
con algunas reflexiones que surgen de nuestra 
experiencia personal y académica, planteándo-
nos nuevas interrogantes.

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)     



56								             

Marco de referencia teórico-metodológico
Dado que, con el presente texto se busca 

contribuir a la construcción de un concepto de 
las prácticas de comunicación comunitaria, 
es necesario aclarar que esta construcción se 
realiza a partir de diferentes investigaciones 
de campo que se han llevado a cabo a lo largo 
de un quinquenio, en el tenor de las asambleas 
comunitarias y su entorno social. Estas inves-
tigaciones partieron de una teoría social amplia 
que permitiera entender el funcionamiento de 
la sociedad capitalista para contrastarla con la 
dinámica social comunitaria. Para ello, se acu-
dió a la teoría del Bloque Histórico de Antonio 
Gramsci (Gramsci, 2013; Portelli, 1973) como 
explicación general del funcionamiento de lo 
social y lo político en el sistema dominante. 
Entendemos la relación asimétrica entre la cla-
se dirigente y las clases subalternas, el papel 
coercitivo de la sociedad política, y el papel 
ideológico de la sociedad civil como construc-
tores de consensos para lograr la hegemonía, 
o sea, la aceptación voluntaria por parte de la 
población en quienes se alberga el control y di-
rección establecidos por la clase dirigente.  Por 
tanto, ambas sociedades, la política y la civil, 
se encuentran al servicio de la clase dirigente 
o dominante. Todo lo cual, permitió apreciar 
el contraste entre la visión de la vida social y 
particular capitalista, respecto a la dinámica 
comunitaria, que tiene como propósito el Buen 
Vivir (1) en calidad de bienestar común, que 
más adelante detallaremos en el concepto de 
Comunalidad como referente teórico de este 
modelo de sociedad.
Por lo que respecta al concepto de Comuni-
cación, la investigación general partió de una 
crítica detallada al modelo funcionalista nortea-

mericano, la cual quedó plasmada en diversos 
documentos, pero especialmente en el libro de 
Cisneros y Valdiviezo (2014) titulado: Demo-
cracia-ficción e incomunicación política: Una 
mirada desde el Sur, editado por la Sociedad 
Latina de Comunicación Social y que puede 
consultarse gratuitamente en la red. Asimismo, 
se tomó como referencia la Teoría de la acción 
comunicativa de Jürgen Habermas (1999), que 
permitió distinguir la Acción estratégica enfo-
cada al éxito de los emisores, y cuyo sentido 
coincide con el enfoque del modelo norteame-
ricano de comunicación en favor de la clase 
dirigente, de la Acción comunicativa, enfocada 
al entendimiento, los acuerdos y el compromiso 
equitativo entre los actores del proceso. 
Ya iniciado el proceso de investigación de 
campo, se retomó el concepto de Comunalidad, 
(Díaz, 2007 y Luna, 2010) generado por los 
propios intelectuales de los pueblos originarios, 
a fin de entender la estructura y la dinámica 
social de las comunidades como una forma de 
vida, basada en la colaboración e intercambio 
igualitario, enfocada a la reproducción social de 
la comunidad. La cual no sólo resulta disímil, 
sino incluso contrastante con la vida indivi-
dualista, competitiva y enfocada al lucro (ca-
racterísticas propias de la sociedad capitalista). 
Es precisamente el concepto de Comunalidad 
el que sirve como contexto teórico o telón de 
fondo, para entender las prácticas de comuni-
cación comunitaria y para la elaboración del 
concepto de Comunicación comunitaria. De 
la idea de Comunalidad se retoman, por ejem-
plo, diferentes dimensiones que se incorporan 
a la estructura del concepto de Comunicación 
comunitaria, como es el caso de la valoración 
moral del hablante, la dimensión étnica y la 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          57

identidad política, entre otras. 
En cuanto al marco metodológico, es impor-
tante mencionar un par de circunstancias: 
Después de algunos años de analizar la llamada 
comunicación política difundida en los medios 
masivos y descubrir que en realidad se trata 
de una aplicación común del modelo funcio-
nalista (unidireccional y asimétrico), creado 
por los sociólogos estadounidenses, equipado 
con técnicas de mercadeo respecto del conoci-
miento de los ciudadanos considerados como 
consumidores, enfocada a la persuasión y a la 
manipulación de sus reacciones a convenien-
cia del poder, decidimos buscar otros ámbitos 
donde la comunicación social o pública, enfo-
cada a la toma de decisiones colectivas y, por 
la tanto, política, pudiera llevarse a cabo de 
forma realmente participativa. Fue así, como 
decidimos estudiar la toma de decisiones en las 
asambleas de diferentes comunidades en áreas 
rurales, pensando que su dinámica consiguiera 
ser realmente democrática con base a diferentes 
experiencias previas de trabajo en áreas rurales.
Ahora bien, ¿cómo estudiar esta toma de deci-
siones? Desde la óptica occidental el enfoque 
metodológico —de esta búsqueda— correspon-
de a lo que llamamos investigación cualitativa, 
dado que no se emplean técnicas estadísticas, 
recurrimos a un método etnográfico. Desde el 
punto de vista latinoamericano, ubicamos nues-
tro trabajo dentro de la propuesta de Boaventura 
de Sousa Santos (2009) en lo que corresponde 
a las epistemologías del sur, asumiendo un 
no-distanciamiento entre l@s investigador@s 
y los sujetos de estudio, en paralelo a la cons-
trucción —diléctica— de nuestros propios 
conceptos y explicaciones de los fenómenos 
sociales analizados, que hayan sido abordados o 

no. Reformulando conceptos eurocéntricos que 
no atienden adecuadamente ciertos fenómenos 
sociales, como es el caso de la democracia 
deliberativa formal, que ha sido rebasada en 
la práctica de las comunidades rurales, como 
consigna María Carolina Restrepo (2015).
Con estos criterios metodológicos, primero se 
investigaron y se analizaron tres experiencias 
de asambleas comunitarias en igual número de 
comunidades distintas, de donde salieron los 
elementos básicos para una primera propuesta 
de conceptualización de las prácticas de comu-
nicación comunitaria. Posteriormente se inves-
tigó una cuarta comunidad, donde se incluyó 
una nueva categoría: la lengua indígena. La 
primera investigación se hizo en el municipio 
de Tetela de Ocampo, Puebla; la segunda en el 
ejido de Ayutla, Izúcar de Matamoros, Puebla; 
la tercera en la ecoaldea Teopantli Kalpulli, 
en Tala, Jalisco. La cuarta en la comunidad 
indígena de La Chachalca, Oaxaca, con la di-
ferencia que aquí no se observó directamente 
la asamblea, sino los procesos de comunicación 
comunitaria previos a la misma, pero cuyas 
deliberaciones desembocan en la asamblea 
comunitaria y contribuyen a generar acuerdos 
formales legítimos. Solamente subrayar que 
todas las comunidades que se citan en este 
trabajo son mexicanas.
Con los resultados de estas pesquisas, se inició 
la construcción del concepto de Comunicación 
comunitaria que a la fecha no hemos encon-
trado en otros estudios, por lo que, con este 
escrito pretendemos abrir la discusión a fin de 
enriquecer y retroalimentar el presente objeto 
de estudio. A continuación, se exponen breve-
mente los conceptos de Comunidad y Comuna-
lidad, como parte de la búsqueda de ese “nuevo 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)      



58								             

mundo donde quepan muchos mundos”. De ese 
“otro mundo” ya existente, que se ha empezado 
a conceptualizar por los propios miembros de 
las comunidades originarias de México.

Comunidad y Comunalidad
Una primera aproximación conceptual 

de lo que implica y define a la comunidad 
originaria, estaría determinada por la conjun-
ción invariable e inmanente de la tierra con 
el pueblo, y es “… el espacio en el cual las 
personas realizan acciones de recreación y 
de transformación de la naturaleza, en tanto 
que la relación primera es la de la Tierra con 
la gente, a través del trabajo” (Díaz Gómez, 
2004, p. 367).
Constituyen elementos fundamentales en las 
comunidades: una estructura que aglutina 
elementos que interactúan activamente para 
el sustento y formación de la comunidad; la 
asignación de funciones direccionadas para 
alcanzar determinados fines u objetivos, y una 
dinámica que se compone de un conjunto de 
fuerzas económicas, sociales, morales y psico-
lógicas, que interactúan para formar procesos 
que abarcan momentos de cambio y estabilidad. 
La estructura del mayor número de comuni-
dades alberga en su seno los  componentes 
necesarios para su reproducción social, como: 
un componente económico que  permite buscar 
y organizar los medios para su subsistencia; 
un componente morfológico que posibilita la 
integración con otras comunidades o colec-
tivos; un componente jurídico que norma el 
conjunto de relaciones internas y externas de 
la estructura; un componente político que en 
el marco del ejercicio del poder reconozca en 

las autoridades el presupuesto legitimador de 
sus acciones; un componente ideológico que 
adecue el conjunto de conciencias individuales 
a un ámbito cultural y religioso determinados; 
un componente social que solidifique las rela-
ciones interpersonales empatando la conducta 
con el ámbito identitario, y un componente 
cultural que resguarde la identidad de un colec-
tivo en su cohesión. Es necesario aclarar que la 
separación en componentes surge del enfoque 
externo de los investigadores, en tanto la visión 
de los actores, por lo que, tales componentes se 
encuentran imbricados, inseparables y constitu-
yen elementos de un sistema complejo. 
A pesar de que en los colectivos indígenas se 
considera la igualdad y lo social como refe-
rentes del universo nativo, cada persona sigue 
gozando de su singularidad como individuo y, 
por lo tanto, de las circunstancias propias de 
su experiencia, que le permiten dar un trato 
especial y diferenciado a cada uno de sus inte-
grantes, superando la premisa normalizadora 
del derecho positivo, en donde todos los indivi-
duos se circunscriben ante la ley como iguales.

El concepto de Comunalidad
El evidente fracaso del proyecto indi-

genista del Estado mexicano, debido a la resis-
tencia de las comunidades y su persistencia en 
resguardar, frente a los embates del mercado 
y del estado, condiciones de autonomía y sus 
propias formas de autogestión. Así como de la 
promoción del nacionalismo gubernamental 
para la formación de un sólo México, el tota-
litarismo homogeneizador de un sólo tipo de 
ciudadano, la folclorización de las comunida-
des y pueblos indígenas, la falsa instituciona-

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          59

lización de la vida indígena en el gobierno, el 
desprestigio científico de algunas disciplinas 
de las Ciencias Sociales y de la antropología 
indigenista en particular, todo ello, es puesto en 
tela de juicio respecto de la pluriculturalidad e 
interculturalidad indígenas.
La patria, la nación, el Estado y todas sus leyes, 
se crearon a pesar y con el pesar de los pueblos 
originarios que habitaban desde antaño como 
legítimos albaceas de las tierras americanas. 
Nada se les compró, se les arrebató; por lo 
tanto, nada se les pagó en el trascurso de la 
explotación de sus tierras, la lógica operativa se 
desenvolvió por concepto del pillaje a ultranza. 
La decepcionante intervención del poder estatal 
a través de las políticas asistencialistas (verti-
cales), detallan la incapacidad de este actor en 
el desarrollo económico como producto de dos 
limitaciones: la deficiencia y la insuficiencia, 
en un escenario en el que: “… la crisis del 
corporativismo agrario del PRI como partido 
de Estado, agudiza a lo largo de la moderniza-
ción de la agricultura mexicana el fracaso del 
indigenismo como programa de integración de 
las minorías étnicas al Estado-nación mexica-
no…” (Dietz, 2010, pp. 12-13).
Frente al enfoque anterior, la propuesta de 
la comunalidad va más allá de una filoso-
fía y de un estandarte de lucha social; este 
modelo trasciende cualquier normatividad 
comportamental, pues no está determinada 
por la inmovilidad, ya que su constitución es 
creadora constante de singularidades en un 
horizonte gregario. Sería limitado decir que es 
una forma de vida y no explicarla, por lo que 
a continuación se exponen distintos elementos 
que configuran la idea de comunalidad. 
Ya desde la década de los ochenta del siglo pa-

sado, Floriberto Díaz y Jaime Martínez, miem-
bros de pueblos originarios —con formación 
universitaria—, habían venido enriqueciendo 
e identificando elementos torales dentro de las 
estructuras de las comunidades indígenas en 
Oaxaca. Por otra parte, en un esfuerzo sintético 
por definir los segmentos consustanciales de 
la noción de comunalidad, Rendón Monzón 
(2003) deriva junto con los dos autores anterio-
res, que la composición fundamental y general 
de la comunalidad se encuentra compuesta por 
cuatro bloques: el territorio comunal; el trabajo 
comunal; el poder político comunal; la fiesta 
comunal (Martínez Luna, 2010; Díaz Gómez, 
2004 y 2007; Rendón Monzón, 2003).
El cuarteto de la comunalidad proyecta su labor 
en una interrelación armónica que la hace pro-
pia de su destino; un destino congruente con la 
colectividad comunal que no puede prescindir 
de ninguno de los atributos arriba mencionados. 
A continuación, se hace una breve descripción 
de los cuatro puntos cardinales referidos.   

El territorio comunal	
La formación del territorio es comunal; 

su calidad es indivisible y colectivo, puesto 
que es la comunidad la que se constituye como 
autoridad y albacea de éste. En él no hay in-
tervención gubernamental en su manejo. De 
igual forma, la autoridad comunitaria será la 
encargada de conceder y reconocer la tierra a 
cada familia, pero sin que estos dueños sea con-
siderados propietarios de ella, pues además de 
que no se puede poner a la venta, el uso deberá 
de estar condicionado por las autoridades, ya 
que cuando se contravienen los acuerdos de la 
comunidad, el uso de dichas tierras es reasigna-

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)       



60								             

do a otras familias (teniendo en cuenta que su 
condición agraria y espiritual las hace únicas). 
Pues como se mencionó previamente, la tierra 
no es ajena al sentido simbólico religioso; la 
tierra es sacralizada. Según la cosmovisión 
comunal, se presenta como madre sustentadora 
y origen de toda la existencia humana, hogar y 
referente de identidad social, cultural y espiri-
tual. Es sustento y punto de ubicación para la 
orientación en el mundo. En resumen, el terri-
torio comunal converge en una triangulación 
perfecta: naturaleza, divinidad y humanidad. 

El trabajo comunal
La característica más patente del trabajo 

comunal está dada por la donación laboral, 
cualidad que le merece reconocimiento y apoyo 
de toda la comunidad. En efecto, la existencia 
de las principales fuerzas del trabajo comunal 
está consagrada al tequio y a la reciprocidad 
(Martínez Luna, 1995). El carácter del tequio 
se desenvuelve por medio del trabajo gra-
tuito con fines estrictamente de bien común 
(Cendejas Arroyo et al, 2015). Esta labor 
tiene serias implicaciones para quien realiza 
el trabajo comunal, pues en el caso de faltar 
a ello, se aplican sanciones sin menoscabo de 
la dignidad de quien incumple. En el caso de 
la reciprocidad, se refiere l trabajo familiar 
que tiene que desarrollarse en condiciones 
de igualdad, es decir, en un trabajo comunal 
donde no existe emolumento alguno, no hay 
relaciones asalariadas ni dispendio, de ahí que 
no se promueva en este ejercicio ningún pago 
o compensación. Dicha faena se desarrolla con 
gusto, por voluntad y compromiso moral, por 
lo que el trabajo comunal tenderá siempre por 

fuera de las relaciones mercantiles. En cuanto 
al tequio, cuando físicamente una persona no 
puede asistir al trabajo comunitario, se convo-
ca al consentimiento de la colectividad para 
que otro individuo realice las labores de quien 
estaba obligado, haciendo un pago monetario 
para dicha tarea. Esto sólo como una excepción. 
El trabajo comunal deriva una conexión idónea 
entre derechos y obligaciones; es decir, aque-
llos que incumplen con su deber están limitados 
a no recibir —en consecuencia— derechos. La 
observancia, denuncia o vigilancia de este tipo 
de trabajo está a cargo de todos los integrantes 
de la comunidad. En el fondo, esta situación 
pone en juego la relación de igualdad, pues el 
abordaje concreto de esta actividad evita que 
a través del trabajo se creen individualismos 
que generen desigualdad en los procesos de 
cooperación comunal. 

El poder político comunal 
 El ejercicio del poder político se diri-

me como poder local, mediante dos entidades 
comunales, por un lado, la asamblea general 
y, por el otro, el sistema de cargos. La prime-
ra institución se constituye como el máximo 
órgano de autoridad de toda la comunidad; en 
términos jerárquicos se encuentra por encima 
de cualquier otro mando dentro de la comuni-
dad. En cualquier caso, es en la asamblea don-
de se desprenden los preceptos y quehaceres 
que ejecutarán autoridades menores. En este 
órgano se desglosa el mapa que configurará el 
destino mediato e inmediato de la comunidad. 
La segunda fuerza complementaria del poder 
comunal se encuentra en el sistema de cargos, 
que no es otra cosa que los diferentes puestos 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          61

que se ocuparán en el gobierno. La convocato-
ria para los cargos se hace en general para ser 
ocupados en materia agraria, religiosa y civil, 
su carácter imperativo permite que nunca se 
queden sin atender. 

La fiesta comunal 
La fiesta comunal está representada por 

las festividades de tipo patronal y religioso, las 
cuales se organizan a través de la donación y 
reciprocidad, lo que incluye que los dineros no 
estén a cargo de ninguna organización privada o 
pública; su participación es siempre colectiva, 
lo que implica que toda la comunidad puede 
asistir, propios y extraños. Particularmente las 
familias que sufragan los costos de la fiesta 
comunitaria llegan a gastar hasta sus propios 
patrimonios para la consumación de la cele-
bración por la responsabilidad social que ella 
implica.  
Y junto a estos cuatro bloques arriba seña-
lados, otros elementos que se desprenden 
de este entorno de comunidad —que fungen 
como herramientas de tipo auxiliar—. Son los 
siguientes cuatro aspectos: 1. El derecho indí-
gena; 2. La educación tradicional (derivada de 
su forma de vivir); 3. La lengua autóctona, y 4. 
Una profunda cosmovisión (Rendón Monzón, 
2003, pp. 39-47).
En su totalidad, la práctica y concepción del 
modelo de comunalidad se divide en estos 
dos pilares que suman ocho elementos, ambos 
fundamentales para su estructura y ordenación. 
Sin embargo, hay que subrayar que los primeros 
cuatro guardan cierto grado de importancia y 
preeminencia frente a los cuatro siguientes, 
de ahí que sean considerados como elementos 

estratégicos dentro de su organización; es decir, 
los primeros se presentarían como fines en sí 
mismos, los segundos estarían jugando como 
medios en todo el proceso y estructura de la 
comunalidad.
Por tanto, la comunalidad no es un pacto 
solidificado en el contrato social burgués, ni 
ejerce sus derechos y obligaciones bajo la de-
nominación del interés propio e individual; así 
como tampoco es la individualidad expresada 
en los derechos fundamentales, sino más bien, 
en palabras de Luis Villoro, sería un contrato 
que: “… lo acepto buscando el bien de todos 
por medio de la voluntad general; aunque vaya 
en contra de mi interés personal, seguiré fiel el 
contrato. La democracia es, en este segundo 
tipo de contrato, una asociación política que, 
a la vez, necesariamente, es ética, porque es 
la manera de mantener una entidad pública 
que garantice la libertad de todos, y que sea, 
por lo tanto, garante de autonomía” (Villoro, 
2003, pp. 48-49).
La producción intelectual generada en la 
Comunalidad podría definirse dentro de los 
parámetros de la Epistemología del Sur (De 
Sousa, 2009), o disciplinariamente dentro de 
los límites del “conocimiento antropológico” 
(Korsbaek, 2009, p. 119), lo que la lleva a tomar 
una precavida distancia del método científico 
que se presenta como anacrónico y desfasado 
de la realidad indígena por su afanosa carga de 
eurocentrismo, occidentalismo, helenocentris-
mo, secularismo, modernidad, y una honda co-
lonización teorética del conocimiento (Dussel, 
2009, pp. 11-12). 
Para cualquier definición que se le pueda dar 
a la comunalidad tendremos que desplegar 
la cuadricula agraciada de la colectividad 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)      



62								             

comunal: “territorio-autoridad-trabajo-fiesta” 
(Robles Hernández y Cardoso Jiménez, 2007). 
Teniendo en mente que lo consensuado en la 
comunalidad es para construir un nosotros, 
contrario sensu de lo consensuado en el capi-
talismo que es para construir un yo individua-
lista; el primero apela a un derecho colectivo, 
el segundo a un derecho individualizado. Para 
reforzar la discrepancia de estos derechos 
opuestos, Panikkar (1999) reflexiona que el 
derecho positivo refiere a la regularidad de los 
comportamientos en sociedad en un sentido 
homogeneizador. En cambio, el derecho de 
la otredad indígena trasciende esta condición, 
apelando a lo cósmico, divino y humano.
El epicentro determinante de la comunalidad 
se enfoca en el proceso de organización y en 
la capacidad para formar auténticas relaciones 
sociales en comunidad. Por el contrario, ni lo 
étnico, ni los rasgos fenotípicos, ni la misma 
cultura inmutable son los rasgos de la comuna-
lidad; nada de esencialismos (Cendejas Arroyo 
et al, 2015, p. 263). Ahora bien, se puede elucu-
brar indeterminadamente sobre este fenómeno, 
sin embargo, el núcleo de su existencia está 
amparado en su facticidad. Independiente y 
lejos de toda abstracción, es más bien una es-
trategia de vida en colectividad de día en día, 
que apunta a la emancipación, pero también a 
la transformación social y a la lucha. En virtud 
de ello, existe una gran variedad de formas de 
vivir en comunidad, diferencia e identidad, 
con singulares formas de representarse en el 
inmenso universo humano, pero con aspectos 
sin soslayar, como: la asamblea, el tequio, el 
poder obediencial y la compartencia.
La clave de la comunalidad precisa de só-
lidos lazos de reciprocidad interfamiliar y 

vigorosas relaciones de parentesco, teniendo 
como ámbito colectivo el hogar, en un tejido 
social comunitario que se compone del plural 
conjunto de familias. Además, hay que subra-
yar que estas son características fuertes de la 
comunalidad, pues sin ellas, la comunalidad 
se haya cercenada y sin un futuro consistente 
para su reproducción (Maldonado, 2002a, 
pp. 102-114). En este mismo tenor, hay que 
destacar que las relaciones familiares no sólo 
se limitan al parentesco consanguíneo y a los 
contratos maritales, sino también a otro tipo 
de parentesco de estirpe ritual, como lo es el 
compadrazgo, que funciona en mucho, como 
puente en las relaciones interfamiliares de la 
comunidad. 
Complementariamente a lo anterior y para 
entender concretamente el espacio fenoménico 
de la comunalidad, hay que tener en cuenta 
las siguientes cuatro nociones que remarca 
Díaz Gómez en: “Lo comunal, lo colectivo, la 
complementariedad y la integralidad” (2004, p. 
367), que son en su grueso, piezas claves para 
la formación integral de la comunalidad; lo que 
permitiría definir de mejor manera la existencia 
de ésta, como una esfera que concentra una 
asamblea que dirime sus consensos y decisio-
nes a través de acuerdos en la compartencia, 
con autoridades con vocación de servicio y 
compromiso sin ningún emolumento, en rela-
ción al trabajo como un acto de recreación y 
desarrollo colectivo, marcado por el desenvol-
vimiento ritual y ceremonial que concibe a la 
tierra como madre y territorio (Díaz Gómez, 
2004, p. 368).
La preponderancia que concede cada autor a los 
elementos de composición de la comunalidad 
es variada. Por ejemplo, Floriberto Díaz Gómez 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          63

(2004) coloca el acento en el territorio, aseve-
rando, por un lado, que la tierra proporciona 
trabajo y, reconociendo, que la tierra es el foco 
central para el desarrollo de las prácticas litúr-
gicas y ceremoniales. La fuerte connotación 
espiritual y material de la tierra como Madre 
permite la reivindicación territorial de los pue-
blos indígenas, por lo que la tierra representaría 
en este criterio la esencia de la comunalidad. 
Desde la perspectiva de otros autores como An-
drés Medina (1996) y Benjamín Maldonado Al-
varado (2003), la vida comunal gira alrededor 
de la lengua, pues a través de ésta se manifiesta 
una ideología que produce valores colectivos 
que regulan la cotidianidad comportamental 
de las comunidades indígenas, en un vínculo 
idóneo con la cosmovisión que resguardan en 
su ámbito sapiencial.
Sobre este mismo tenor, Jaime Martínez Luna 
se presenta como otro autor, que enfatiza el 
valor elemental del trabajo en la comunalidad, 
al plantear que: “… el trabajo para la decisión 
(la asamblea), el trabajo para la coordinación 
(el cargo), el trabajo para la construcción (el 
tequio) y el trabajo para el goce (la fiesta)” 
(Martínez Luna, 1995, p. 34), trabajo que se 
presenta, como donación laboral a la comuni-
dad y, por lo tanto, como un bien común.

Comunicación comunitaria
Desde 1930 se elaboró en Estados 

Unidos un modelo de comunicación ligado a 
los intereses del gobierno y los empresarios 
de ese país. Este modelo se difundió por el 
mundo y se empezó a tomar como el único 
referente conceptual sobre el tema, al que se le 
fueron incorporando otros detalles ligados a la 

psicología de masas y a la mercadotecnia para 
hacerlo más eficaz en el logro de sus metas. 
Fue aplicado desde entonces lo mismo en la 
propaganda para el reclutamiento militar que 
para las ventas masivas de electrodomésticos y 
servicios, en la promoción de los deportes como 
espectáculo, o en la publicidad de un candidato 
de elección popular. Su objetivo central era y 
sigue siendo la persuasión.
Por la misma época surge en Alemania una 
corriente de pensamiento crítico llamada la 
Escuela de Frankfurt, cuyos investigadores de-
nuncian el manejo de la comunicación masiva 
ligada a los intereses políticos, comerciales e 
ideológicos de sus patrocinadores. Ellos pro-
ponen una idea distinta sobre la comunicación, 
cuya meta no es el éxito de los emisores, sino 
el entendimiento y el compromiso entre los 
actores del proceso de comunicación. 
Sin embargo, el gran aparato de la comuni-
cación masiva y persuasiva ha opacado en la 
práctica al modelo crítico, y aunque ambos se 
estudian en las universidades de calidad, el 
campo laboral privilegia el enfoque utilitario.
Pero eso no es todo, el modelo de comunicación 
dominante invisibiliza además otras prácticas 
y concepciones de la comunicación, como es 
el caso de los procesos de comunicación en 
las prácticas comunitarias de los pueblos ori-
ginarios y rurales en general. En este caso, los 
procesos de comunicación, además de que han 
estado ligados al entendimiento y al consenso 
entre los participantes, no se enfocan al éxito 
personal, sino a la sobrevivencia y crecimiento 
sustentable del grupo social en su conjunto.

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)     



64								             

Comunicación comunitaria: búsquedas a 
partir de las asambleas comunitarias

Después de cinco años de analizar la 
llamada comunicación política y descubrir que 
en realidad es una aplicación del modelo unidi-
reccional dominante enfocado a la persuasión y 
manipulación de reacciones de los ciudadanos, 
un grupo de investigación del ICGDE adscrito 
desde 2015 al proyecto Comunicación política 
y democracia: Los procesos de comunicación 
en la toma de decisiones para la vida comuni-
taria, decidimos buscar otros ámbitos donde 
la comunicación social o pública, enfocada a 
la toma de decisiones colectivas y, por la tanto 
política, pudiera llevarse a cabo de forma real-
mente participativa.
Con esta finalidad se analizaron cuatro expe-
riencias de asambleas comunitarias, como se 
enuncia en el apartado sobre la metodología. La 
primera fue en el municipio de Tetela de Ocam-
po, Puebla; la segunda en el ejido de Ayutla, 
Izúcar de Matamoros Puebla; la tercera en la 
ecoaldea Teopantli Kalpulli, en Tala Jalisco, y 
la cuarta en una comunidad indígena de Oaxaca 
denominada La Chachalaca.
Por otra parte, en México las asambleas han 
sido un mecanismo muy útil para la discusión 
de temas que atañen a la defensa de los terri-
torios, y ha servido como medio para la arti-
culación de comunidades a nivel regional, así 
como para el intercambio de experiencias sobre 
resistencia a imposiciones del exterior. Pero se 
podría afirmar que más allá de las temáticas 
a abordar y de los participantes, la dinámica 
colectiva de las asambleas comunitarias forma 
parte de un proceso más amplio y complejo de 
comunicación, que tiene como referencia todo 
el entorno de la vida en común, y, por tanto, 

involucra múltiples dimensiones sociales que 
es muy importantes analizar para entender su 
naturaleza y su sentido.
Las asambleas comunitarias constituyen un 
mecanismo para la toma de decisiones de 
carácter común, y tienen básicamente tres 
objetivos generales: Tomar decisiones para el 
bien de toda la comunidad, resolver conflictos 
al interior, y atender conflictos con el exterior. 
Y para abordar cualquiera de los temas, es im-
portante la participación de toda o la mayoría 
de la comunidad. 
A partir de las aproximaciones empíricas a 
los procesos comunicativos que tienen lugar 
en contextos rurales, han sido diversas las 
dimensiones que se han vislumbrado como 
esferas importantes para la conceptualización 
de la comunicación comunitaria. Bajo esta 
perspectiva, es indispensable estudiar en los 
contextos específicos cómo se desarrollan las 
dimensiones siguientes: 
a)	 La dimensión étnica y la identifica-
ción política. La identificación política puede 
abordarse desde una perspectiva dicotómica 
y complementaria. Por un lado, la dimensión 
intrínseca, que conforma la autodefinición de 
un individuo no sólo en términos de su ideolo-
gía, sino en cuanto a sus valores y la visión que 
tiene sobre la construcción de la sociedad. Y 
quienes pertenecen la comunidad lo hacen por 
decisión propia, aunque por diferentes motivos 
en algunas temporadas estén fuera del territorio 
comunitario¸ asumen sus responsabilidades, 
aunque personalmente no se encuentren pre-
sentes. Desde una visión extrínseca, se hace 
referencia a la interacción que cada persona 
tiene dentro de su medio social. De tal forma, 
que en la medida en que una persona participa 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          65

activamente en organizaciones sociales, reli-
giosas o culturales, habla de la identidad de la 
persona respecto al lugar que ocupa dentro de 
un grupo social. En el caso de las comunida-
des originarias, la identidad étnico-política se 
manifiesta en su participación activa en todas 
las actividades comunitarias y en el sistema 
de cargos. 
b)	 Ubicación en la estructura de cargos. 
La comunidad, de acuerdo a la concepción 
originaria, se conforma por un territorio, una 
cosmovisión o herencia cultural histórica y 
genealógica, y una forma de organización 
político-social. En este sentido, la concepción 
de comunidad está fuertemente ligada con la 
idea de estructura. En algunas comunidades 
puede ser visible en los roles de jerarquía de 
los espacios organizativos, y en otras, en el 
sistema de cargos religiosos. Esta estructura 
dota de identidad a las comunidades al mismo 
tiempo que fortalece las interacciones y los 
procesos de organización en general, o ante 
alguna contingencia. Los cargos son rotativos 
y permiten la aportación temporal del trabajo 
de una persona en una función específica, así 
como su preparación para responsabilidades 
mayores.
c)	 La distribución de roles en los proce-
sos de organización y toma de decisiones en 
espacios comunitarios. La toma de decisiones 
proviene de un consenso amplio alcanzado 
entre las partes. Éste se logra a través de los 
distintos procesos y actividades que desarro-
llan sus miembros. Dentro de los principales 
roles desempeñados están los profesores y 
los miembros de asociaciones religiosas que 
suelen tener una importante participación en la 
divulgación de los diferentes temas que atañen 

a la comunidad; las mujeres, en ciertas comu-
nidades, además de participar directamente en 
los debates llevados a cabo en las asambleas, 
han sido parte indispensable de los procesos de 
organización e integración comunitaria. Por su 
parte, los miembros de edades avanzadas han 
tenido una fuerte presencia en los momentos de 
generación de acuerdos. En conclusión, todos 
estos roles han sido indispensables para la ge-
neración de acuerdos de carácter comunitario 
que han permitido sentar bases sobre la defensa 
de los territorios y de las comunidades.
d)	 La valoración moral del hablante con 
base en sus previas aportaciones a la comu-
nidad. Dentro de las comunidades rurales, 
la valoración está altamente relacionada con 
las personas de edades avanzadas y que han 
contribuido al desarrollo económico y social 
de la comunidad. En este sentido, nuevamente 
interviene la lógica del sistema de cargos, ya 
que representa una escala social relacionada 
con el estatus obtenido mediante el servicio a 
los demás. Se trata de una valoración apoyada 
en un sentimiento de admiración y gratitud 
por el esfuerzo que la persona ha realizado al 
servicio de la comunidad. En las asambleas 
comunitarias que se estudiaron en el marco de 
este proyecto, se pudo observar que las perso-
nas con una mayor valoración moral contaban 
con un número mayor de intervenciones, plena 
atención y una importante incidencia en las 
decisiones finales. 
e)	 Familia, naturaleza y futuro. La noción 
de familia y de futuro en las comunidades ru-
rales está ampliamente vinculada con la con-
servación de la naturaleza. Esta relación puede 
ser entendida desde dos enfoques. El primero 
relacionado con la estructura social que concibe 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)        



66								             

a la naturaleza como madre dadora de identi-
dad. Y, por otra parte, la tierra como proveedora 
del sustento que permite la subsistencia de los 
miembros de la familia y de sus descendientes. 
Dentro de las entrevistas realizadas en Tetela 
de Ocampo, un número importante de perso-
nas argumentaron como incentivo principal de 
movilización contra la empresa minera a cielo 
abierto, el proteger el medio ambiente para 
garantizarles un futuro a sus hijos.  
f)	 La comunalidad y las interacciones 
de la localidad. Actualmente las comunidades 
rurales e indígenas han podido visibilizar las 
diferentes problemáticas de su entorno. Esto lo 
han logrado a través de un entramado basado 
en la estructura comunitaria, e incidiendo en el 
fortalecimiento del pensamiento crítico frente 
a la realidad contemporánea excluyente. Las 
comunidades han evidenciado su capacidad 
para inspirar proyectos alternos de articulación 
de voluntades sin ser pueblos originarios. Un 
ejemplo de esto son las comunidades inten-
cionales, las eco-aldeas y los neo-localismos, 
porque, aunque algunas de ellas se forman 
con personas de origen urbano occidental, 
replican a su modo los modelos comunitarios 
inspirados en su cosmovisión. En este sentido, 
la comunalidad es el pensamiento que se une 
desde la cosmovisión y la concepción del mun-
do indio con la organización social y política 
contemporánea, pero ve su replicabilidad en la 
asociación colectiva común. Como un ejemplo 
de esta posibilidad de replicar los principios de 
la Comunalidad fuera del ámbito originario, 
se puede mencionar a la eco-aldea Teopantli 
Kalpulli, en Jalisco, México, con 30 años de 
experiencia. 
g)	 Cumplimiento posterior de acuerdos 

comunitarios. Respecto a los acuerdos de 
las comunidades, de manera empírica se ha 
observado que los acuerdos realizados en 
el espacio de las asambleas comunitarias en 
algunos casos, como en Tetela de Ocampo, 
sólo se pactan de manera verbal y con la con-
dición de cumplimiento obligatorio. Por ello 
las actividades se realizan a la vista de todos 
para comprobar su legitimidad. La asignación 
de responsabilidades de tipo organizativo se 
verifica en un esquema de voluntariado que ma-
nifiesta su compromiso con la colectividad. De 
esta manera, se puede afirmar que los acuerdos 
comunitarios están filtrados por valores como 
la lealtad, la reciprocidad y la solidaridad, lo 
que genera una visión de obligación ética y 
moral que refuerza las dinámicas del vivir en 
comunidad. 
h)	 La dimensión espiritual en el proceso 
de comunicación comunitaria. En las comu-
nidades indígenas y rurales en general, los 
procesos de comunicación se vinculan a las 
personas en tres dimensiones diferentes: la 
relación del hombre con la naturaleza; la inte-
racción personal en la familia, con los vecinos 
y con toda la comunidad, y la vinculación del 
hombre-comunidad en la dimensión espiritual. 
Esto entendido desde la concepción expuesta 
por Paredes (2014): en que “la comunicación, 
vista desde una concepción ancestral, permite 
entender los sueños y los mensajes de la natu-
raleza por medio de los animales, del sol, las 
estrellas, las plantas, los sonidos, silencios y 
elementos cósmicos, entre otros seres y medios 
que Ella escoge para comunicarse con el ser 
humano. Este principio de comunicación tiene 
su esencia, como ya dijimos, en la sabiduría 
ancestral; los abuelos y sabios indígenas leen 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          67

este lenguaje para descifrar los códigos cultu-
rales y cósmicos que les proveen sus ancestros 
para orientar cómo vivir en armonía entre 
seres humanos, y entre éstos y la naturaleza” 
(Paredes, 2014, p. 1). 

En este sentido, se puede afirmar que las 
comunidades indígenas conciben su existencia 
y la de los otros en una relación espiritual con 
la madre naturaleza, incluyendo los procesos 
de entendimiento entre todos ellos mediante 
la comunicación. Así se expresó en las con-
clusiones del 5to. Taller Internacional de Co-
municación Indígena, 2009, en Ecuador: “Las 
naciones indígenas somos sociedades vivas, 
dinámicas y vibrantes que hemos sobrevivido al 
colonialismo del pasado y del presente, somos 
originarios y portavoces de nuestros ancestros, 
de nuestras diversas maneras de expresión, y 
hacemos testimonio todos los días, que es posi-
ble vivir en paz con nuestros semejantes y con 
nuestra Madre Tierra” […] “La Comunicación 
Indígena es la comunicación de la naturaleza, 
de nuestra Pachamama, de nuestro Waj Mapu, 
de Wounmainkat. Nuestras culturas milenarias 
reflejan el canto de los pájaros, el diálogo entre 
las montañas y los lagos. Nuestros idiomas 
son puentes para trasmitir de generación en 
generación conocimientos y sabidurías ances-
trales. La comunicación indígena representa un 
depósito de conocimiento y experimentación 
indígena y proveen un manantial de innovación 
y capacidad de recuperarnos de situaciones 
difíciles” (Prensa Indígena Chaskinayrampi, 
2009, p. 1).
Para comprender mejor los procesos de co-
municación de las comunidades indígenas, es 
necesario entender que la comunicación no 

tiene una esencia o existencia propia fuera de la 
comunalidad. Ya que la dinámica de la comuna-
lidad dentro de las comunidades originarias es 
un mecanismo que adquieren las personas que 
pertenecen a ellas desde su nacimiento hasta su 
muerte. Entonces, la comunicación tiene una 
función clave en la existencia del ser humano 
en comunidad. Tal como lo expresa Jaime 
Martínez Luna: “la comunicación son venas de 
relación comunitaria” (Martínez Luna, 2010, p. 
5), y sin venas que no alimentan y oxigenan al 
resto del cuerpo, nos morimos.
Como puede observarse, todas las dimensiones 
tienen una integración orgánica que le confie-
ren al proceso de comunicación comunitaria 
características específicas y diferentes a las 
formas y dimensiones de otros conceptos de 
comunicación conocidos. Pero, además, estas 
dimensiones se ubican dentro de una dinámica 
compleja y amplia, diferente de su relación 
con la sociedad extra-comunitaria, a través del 
tiempo y de los sucesos históricos. 
A partir del análisis de lo expuesto, se llegó a 
una primera conceptualización de las prácticas 
de comunicación comunitaria en el que se sin-
tetiza su sentido: La comunicación comunitaria 
constituye un proceso multidimensional y bi-
direccional de diálogos interconectados, desde 
el ámbito familiar y vecinal, hasta la asamblea 
comunitaria, y de regreso a los ámbitos origi-
narios, que tiene como sustento la cosmovisión 
y la vida en compartencia, y como finalidad la 
construcción colectiva de acuerdos para el bien 
de todos, acuerdos que se cumplen escrupulo-
samente y que le dan sentido y cohesión a la 
vida comunitaria. 
Es decir, en las comunidades indígenas, la co-
municación se entiende forzosamente dentro 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)     



68								             

de los procesos de la comunalidad, no fuera 
de ellos, como sí lo están, por ejemplo, los 
medios de difusión masiva. La comunicación 
como parte de la comunalidad responde a tres 
dinámicas principales que se han mencionado: 
La relación del hombre con la naturaleza, la 
dinámica persona-persona-comunidad, y, por 
último, la dinámica del hombre con la dimen-
sión espiritual (Cisneros Espinosa et al. 2018).

Conclusiones
En suma, la Comunalidad es un modo 

de vida de los pueblos originarios, devenido 
de la civilización del Anáhuac. Actualmente 
su praxis y eclosión tienen lugar, sobre todo, 
en el estado de Oaxaca, sobre este mismo eje 
Benjamín Maldonado (2015) subraya que: 
“Este concepto no se refiere a un ámbito sino 
a una característica dentro de ese ámbito, es 
decir, no se refiere a la vida en el ámbito local, 
en una comunidad, sino a la forma como se 
vive y organiza la vida en las comunidades” 
(p. 152). Su expresión es esencialmente co-
munitaria, sin embargo, su radio de influencia 
se ensancha del territorio local al regional, por 
lo tanto, del espacio comunitario al étnico. Es 
imprescindible distinguir la composición ge-
neral de la Comunalidad, la cual está formada 
por tres pilares elementales: su estructura, su 
organización social y su mentalidad. Cabe reco-
nocer que la mentalidad de la Comunalidad es 
robustamente colectiva, la cual a su vez “define 
estructuras sociales y formas de organización” 
(p. 152), desplegándose a partir de un amplio 
tejido social con un fuerte lazo de parentesco 
familiar. 
Como antes se dijo, el referente material y em-

pírico de esta investigación estuvo sustentado a 
partir de cuatro experiencias que se desenvol-
vieron en la hechura de la asamblea comunitaria 
de pueblos indígenas, de donde a la vez emana 
el marco conceptual de la Comunicación comu-
nitaria de esta propuesta académica.
De igual forma, con las conclusiones obteni-
das de la recolección de datos e información 
de estas comunidades se inaugura una nueva 
concepción del término Comunicación comuni-
taria, resultando una propuesta novicia acerca 
del fenómeno en cuestión, al mismo tiempo que 
se contribuye al enriquecimiento y asunción de 
una nueva forma de asumir el objeto analizado. 
Seguido enumeramos los siguientes bordes 
conclusivos de esta propuesta de contorno 
indígena mexicano:
a)	 El modelo de comunicación domi-
nante está enfocado de igual manera al éxito 
lucrativo, apoyado en la persuasión y la trans-
formación de mentiras en verdades sociales 
(Foucault, 2012; Sauquillo, 2017).
b)	 En cuanto al modelo de Comunicación 
comunitaria, se construye como un sistema 
nervioso que implica a todos los miembros 
de la comunidad para la toma de buenas deci-
siones colectivas, para su ejecución, y para el 
goce de la fiesta en la convivencia comunitaria. 
Resultaría conveniente reflexionar sobre la red 
de diálogos que permiten a un grupo social 
analizar y opinar sobre temas relevantes para 
la vida en común, y canalizar los resultados de 
estos intercambios desde la base social hasta 
los niveles de toma de decisiones que afecta-
rán a todos los miembros del grupo social. El 
modelo no es complicado si se tiene “la mutua 
voluntad de entenderse” (Habermas, 2011), y 
con las nuevas tecnologías de información y 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          69

comunicación como las redes sociales, el pro-
cesamiento de las participaciones particulares 
y el análisis de los consensos, resulta viable y 
relativamente sencillo.
c)	 La Comunalidad constituye un siste-
ma de vida material y espiritual que respeta y 
conserva la naturaleza para las futuras gene-
raciones con base en el trabajo colaborativo, 
gratuito y recíproco enfocado al bien de todos.
d)	 Las comunidades originarias y la Co-
munalidad como sistema de vida sufren la 
exclusión y la invasión de la sociedad capita-
lista para destruirlas. Es importante apoyar la 
defensa de su existencia y aprender de ellas 
para el bien de todos los habitantes del planeta. 
e)	 De ahí la importancia de reconocer, 
rescatar y aprender de las formas de convi-
vencia y búsqueda del bienestar social de las 
comunidades rurales y los pueblos originarios.
f)	 La comunicación comunitaria es con-
sustancial a las formas de organización social 
solidaria de las comunidades como sujetos 
colectivos. 	

Notas

1. 	 Gudynas (2014) reconoce tres pilares 
elementales sobre la configuración y sig-
nificado del Buen Vivir estos son: 1) Las 
ideas; 2) Los discursos y legitimaciones 
de esas ideas; 3) Las prácticas concretas, 
como proyectos y programas políticos de 
cambio, planes gubernamentales o mar-
cos normativos (p. 127). Y con ello, “Jus-
tamente el concepto del Sumac Kausay 
o Buen Vivir es un concepto orientador 
del sistema de cooperación comunitario, 

y se rige por el principio de igualdad 
y de equidad social, que contribuye a 
fortalecer relaciones asociativas basadas 
en la confianza, en la solidaridad, en la 
reciprocidad y en la pertenencia” (TIG, 
2021).

Bibliografía

Cendejas Arroyo, J. M.; O. Arroyo y A. Sánchez

2015	 “Comunalidad y buen vivir como 

estrategias indígenas frente a la 

violencia en Michoacán: los casos de 

Cherán y san miguel de Aquila”. En 

Revista Pueblos y Fronteras Digital, 

10(19).

Chomsky, N. 

2016	  ¿Quién domina el mundo? Barcelona: 

B. S. A. Ediciones.

Chomsky, N. y E. Herman

2009	 Los guardianes de la libertad. 

Barcelona: Crítica.

Cisneros Espinosa, J; J.A. Cisneros Tirado, 

M.C. Restrepo Gómez y E. Solís Pedroza 

2018 	 “Comunicación comunitaria: Lógicas, 

dimensiones y participación social. 

Notas para una conceptualización 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)       



70								             

desde la epistemología del Sur”. En 

El fin de un modelo de política (2ª 

edición ampliada). Universidad de la 

Laguna.

Cisneros, J. y R. Valdiviezo

2014 	 Democracia-ficción e incomunicación 

política: Una mirada desde el Sur. 

Sociedad Latina de Comunicación 

Social. Disponible en: https://issuu.

com/revistalatinadecomunicacion/

docs/cac54 (Consultado el 21 de 

noviembre de 2021)

Cruz Luna, D. C. 

2019 	 Procesos de comunicación 

comunitaria que abonan en la toma 

de decisiones dentro de comunidades 

de habla indígena: el caso de La 

Chachalaca, Camotlán, Oaxaca. 

[Tesis de Maestría]. ICGDE-BUAP.

De Sousa Santos, B. 

2009 	 Una epistemología del sur: La 

reinvención del conocimiento y la 

emancipación social. México: Siglo 

XXI. 

Declaración de la Cumbre Continental de

 Comunicación Indígena de Abya Yala, Cauca,

 Colombia, 8 al 12 de noviembre de 2010.  

Declaración de los Comunicadores Indígenas

 del Perú. Segundo Encuentro Nacional de 

Comunicadores Indígenas del Perú. Lima, 24 

de octubre 2008.

Declaración de los Pueblos Indígenas ante la

Cumbre Mundial de la Sociedad de la 

Información. Caucus Indígena de Sur, Centro

 América y México, Ginebra, 10 de diciembre

 de 2003.

Díaz Gómez, F. 

2004 	 “Comunidad y comunalidad”. En 

Diálogos en la acción, México, 

Culturas Populares e Indígenas.

Díaz Gómez, F. 

2007  	 Escrito. Comunalidad, energía viva 

del pensamiento mixe. México: 

UNAM.

Dietz, G. 

2010 	 “Comunalidad e interculturalidad. 

Por un dialogo entre movimiento 

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          71

indígena e institución ‘intercultural’”. 

En Columna, México, Universidad 

Veracruzana Intercultural. 

Dussel, E. 

2009   Política de la Liberación. Historia 

mundial y crítica. Madrid: Editorial 

Trotta.

Fanon, F. 

1961   	 Los condenados de la Tierra. México: 

Fondo de Cultura Económica.

Foucault, M. 

2012  	 Un diálogo sobre el poder y otras 

conversaciones. Madrid: Alianza 

Editorial.

Fuente Carrasco, M. E. 

2012  La comunalidad como base para la 

construcción de resiliencia social ante 

la crisis civilizatoria. Polis Revista 

Latinoamericana, 33. Disponible en: 

file:///C:/Users/Usuraio%20Coltlax/

Downloads/polis-8495.pdf

Galeano, E. 

1971  	 Las venas abiertas de América 

Latina. México: Siglo XXI Editores.

Galtung, J. 

1998  	 Tras la violencia, 3R: reconstrucción, 

reconciliación, resolución. 

Afrontando los efectos visibles e 

invisibles de la guerra y la violencia. 

Bilbao: Gernika Gogoratuz.

Gramsci, A. 

2013  	 Antología. Madrid: Ediciones Akal.

Gudynas, E. 

2014 	 “El postdesarrollo como crítica y el 

buen vivir como alternativa”. En G. 

C. Delgado Ramos (Ed.). Buena Vida, 

Buen Vivir: Imaginarios alternativos 

para el bien común de la humanidad. 

México: UNAM.

Habermas, J. 

2011 	 Teoría de la acción comunicativa: 

Complementos y estudios previos. 

Madrid: Cátedra.

1999 	 Teoría de la acción comunicativa, 

I. Racionalidad de la acción y 

racionalización social. Buenos Aires: 

Taurus Humanidades. 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)       



72								             

Korsbaek, L. 

2009 	 “El comunalismo: cambio de 

paradigma en la antropología 

mexicana a raíz de la globalización”. 

En Argumentos, 22(59), pp. 101-123.

Maldonado Alvarado, B. 

2002a  Autonomía y comunalidad india. 

Enfoques y propuestas desde Oaxaca, 

México: INAH-Oaxaca; Secretaría 

de Asuntos Indígenas del gobierno 

del estado; Coalición de Maestros 

y Promotores Indígenas de Oaxaca; 

Centro de Encuentros y Diálogos 

Interculturales. 

2002b 	 Los indios en las aulas. Dinámica de 

dominación y resistencia en Oaxaca. 

México: INAH.

2003 	 “La comunalidad como una 

perspectiva antropológica india”. 

En Juan José Rendón M. La 

Comunalidad, Modo de vida 

en los pueblos indios. México: 

CONACULTA.

2010 	 Comunidad, comunalidad y 

colonialismo en Oaxaca. México: 

Universidad Leiden. 

2015 	 Perspectivas de la comunalidad en 

los pueblos indígenas de Oaxaca. 

Bajo el Volcán, vol. 15, núm. 23, pp. 

151-169. 

Martínez Luna, J. 

1995  	 “Guelatao: ¿Es la comunidad nuestra 

identidad?”. En Ojarasca, Números, 

pp. 42-43.

2010  	 Eso que llaman comunalidad. 

México: CONACULTA; Fundación 

Harp Helú; Secretaria de Cultura-

Oaxaca.

Medina, A. 

1996 	 Recuentos y figuraciones: ensayos de 

antropología mexicana, México: IIA; 

UNAM.  

Panikkar, R. 

1999  	 La intuición cosmoteándrica. España 

Valladolid: Trotta.

Paredes, I. 

2014 	 “La garantía del derecho a la 

comunicación para los pueblos 

indígenas”. Recuperado en https://

www.cric-colombia.org/portal/

la -garant ia-del -derecho-a- la-

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.



          73

comunicacion-para-los-pueblos-

indigenas/ (Consultado el 7 de 

noviembre 2021).

Portelli, H. 

1973  	 Gramsci y el bloque histórico. Buenos 

Aires: Siglo XXI Editores.

Prensa Indígena Chaskinayrampi 

2009 	 “Conclusiones del 5to. Taller 

Internacional de Comunicación 

Indígena”. En Quito y Otavalo, 14 al 

20 de septiembre de 2009. Consultado 

en: http://chaskinayrampi1.blogspot.

com/2009/09/conclusiones-5to-

tal ler-internacional .html?m=0 

(Consultado el 15 de enero de 2022). 

Rendón Monzón, J. J. 

2003  La comunalidad. Modo de vida 

en los pueblos indios. México: 

CONACULTA.

Restrepo Gómez, M. C. 

2014  	 Comunicación y democracia: la 

práctica de la deliberación en el 

proceso de toma de decisiones en la 

asamblea comunitaria: el caso de 

Tetela de Ocampo, Puebla (2014). 

[Tesis de Maestría]. ICGDE; BUAP.

Restrepo, M. 

2015 	 La influencia de la deliberación en 

el proceso de toma de decisiones en 

la asamblea comunitaria: el caso de 

Tetela de Ocampo, Puebla (2014). 

México: ICGDE; BUAP.

Robles Hernández, S. y R. Cardoso Jiménez

 (Comps.) 

2007 	 Floriberto Díaz. Escrito. México: 

Dirección General de Publicaciones y 

Fomento Editorial.

Rojas Mix, M. 

1992   	 América imaginaria. Barcelona: 

Editorial Lumen. 

Sauquillo, J.  

2017  Michel Foucault: Poder, saber y 

subjetivación. Madrid: Alianza 

Editorial.

Servicios en Comunicación Intercultural

 SERVINDI 

2008 Comunicación y comunicadores 

COMUNALIDAD Y COMUNICACIÓN COMUNITARIA  (...)       



74								             

indígenas. Manual de capacitación. 

Perú: SINCO Editores. 

Solís Pedroza, E. 

2017 	 Comunicación política comunitaria 

para la toma de decisiones: el caso 

de la Ecoaldea Teopantli Kalpulli 

en tala jalisco México. [Tesis de 

Maestría]. ICGDE-BUAP.

STD, G. 

20 de febrero de 2018 www.globalstd.com.

 Global STD: www.globalstd.com/certificacion/

diferencias-entre-sustentabilidad-y-

sotenibilidad (Consultado el 26 de febrero de 

2018).

TIG 

2021 	 Economía indígena. Recuperado el 

30 de diciembre de 2021 en: https://

www.territorioindigenaygobernanza.

com/web/economia-indigena/

Villoro, L. 

2003  De la libertad a la comunidad. 

España: México: Fondo de Cultura 

Económica.

JOSÉ CISNEROS ESPINOSA ET AL.


