
                                                                     SCRIPTA ETHNOLOGICA, Vol. XLIII ,  Bs. As., pp. 9-      	

 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE ORIENTADA AL BUEN 
VIVIR

Laura Collin Harguindeguy*

Summary: The article analyzes how the so-called milpa system, based on diversity and complementarity, 

in addition to consisting of a low entropy model as it operate  with its own energy, and highly resilient, is 

more “efficient” than monoculture, since in small plots provides sufficient assets for the social reproduction 

of a family. It is argued that it has been persecuted and repressed from public policies aimed at promoting 

market insertion and, in return, the need to reassess it, understanding that it responds to a different model, 

the reproductive logic, whose objective is the satisfaction of needs, of the members of the Domestic Unit. 

In this sense, it is argued and intended to demonstrate, based on case studies in Tlaxcala-Mexico, how it 

constitutes a logic of thought, based on diversity and complementarity, that is opposed to rational-Cartesian 

thinking, which is based on the opposition and singularity. As a logic of thought, it does not apply exclu-

sively to agricultural production, but to other fields of social life. Communitarianism and the domestic unit 

would be referents of the existence of collective subjects, rather than individual ones, while the meaning of 

production, understood as reproductive logic, would provide the good living of such collective subjects. It 

is argued and intended to show that it is a rationality founded on different premises, that is to say another 

epistemology, whose advantages lie in the density of social relations and with nature and its disadvantages, 

communal authoritarianism.

Keywords: milpa, economic logic, communitarianism, domestic unity, good living

Introducción
“El ser moderno, ha quedado a la de-

riva desprovisto de brújula; por ello se hace 
necesario un re-encantamiento del mundo, 
una reconexión del individuo consigo mismo, 
con los otros y con la naturaleza, que no es 
más que el concepto del “buen vivir” de las 
cosmovisiones indígenas”.

 Víctor Toledo

El sistema milpa mesoamericano, muy 
parecido en términos de modelo a la chacra an-
dina, ha sido objeto frecuente de reflexión por 
parte de investigadores de ciencias naturales, 

como sistema o como técnica productiva, y 
su sistematización ha dado origen a la agro-
ecología, o en otras palabras la agroecología, 
constituye una sistematización de los saberes 
o ciencias campesinas. Reconoce Altieri: “Los 
conocimientos y las prácticas utilizadas por 
los indígenas y campesinos de Mesoamérica, 
los Andes y el trópico húmedo constituyen las 
raíces de la Agroecología en América Latina. 
En la década de los 70s y 80s del siglo pasado, 
Steve Gliessman y su grupo en el entonces Co-
legio Superior de Agricultura Tropical (CSAT) 
en Tabasco, México, inspirados por el trabajo 
de Efraim Hernández-Xolocotzi reconocieron 

* El Colegio de Tlaxcala. E-mail: lauracollin@gmail.com. ORCID:  https://orcid.org/0000-0002-7918-1259

36



10								             

que esta información empírica basada en la 
observación y en la práctica y con fuerte arraigo 
cultural, constituía una fuente de conocimiento 
para conceptualizar y aplicar la Agroecología” 
(Altieri, 2015, p.7)
El sistema milpa no se limita a una cuestión 
técnica sistematizable, además de un sistema 
productivo supone una lógica o recurriendo al 
lenguaje propio de la antropología: una cultura. 
Entre las múltiples definiciones de cultura elijo 
las de Geertz como una forma de ver juzgar y 
actuar (Geertz, 1987) y la de Goodenaugh para 
quien la cultura no consiste en las cosas, sino en 
la manera de hacer las cosas, para agregar que 
la cultura se encuentra en la mente y el corazón 
(Goodenough, 1971). Implica, por tanto, una 
ontología, pues conceptualiza los objetos en el 
mundo y una epistemología pues explica las 
relaciones o vínculos entre los entes. El sistema 
milpa supone una forma de ver, juzgar y actuar 
y una manera de hacer las cosas que, como 
se lleva inscrita en la mente y en el corazón, 
se impone como marco (Turner, 1974), como 
receta, que se traslapa a otras esferas de la vida 
cotidiana, y condiciona que se ve y como se 
lo interpreta y en consecuencia como actuar o 
reaccionar.
El sistema milpa suele ser definido o carac-
terizado por los agrónomos —centrados en el 
proceso productivo—, por las prácticas TRQ, 
es decir de tumba-roza-quema. Si se observa 
desde la perspectiva de los productos: la milpa 
es un sistema complejo basado en el cultivo de 
maíz en asociación con frijol, calabaza, chila-
cayote, papa, chile y otros, y es de importancia 
estratégica para la seguridad alimentaria  (Col-
Pos, 2005). Desde una mirada antropológica la 
milpa se define como: “[…] como el complejo 

sistema mesoamericano de policultivo diseña-
do para aprovechar de manera diversificada el 
terreno o parcela, tanto en el tiempo como en 
el espacio, con una variedad de cultivares –o 
cultivos– orientados, principalmente, a satisfac-
er las necesidades de auto-abasto alimentario 
de las familias campesinas” (Garibay, 2011)
Garibay, como antropólogo, incorpora en la 
definición al fin de la producción: satisfacer las 
necesidades de auto-abasto de las familias cam-
pesinas, a diferencia de la visión de los agróno-
mos centrados en los productos-mercancías que 
se obtienen. En términos abstractos el sistema 
milpa se caracterizaría por la diversidad, la 
complementariedad y por tanto la interdepen-
dencia, así como la valoración de la mezcla. 
Los biólogos interpretan la combinación en 
función de los procesos de fertilización, de 
control de plagas y de polinización cruzada, que 
da origen a nuevas variedades (Anaya-Lang y 
Espinosa, 2006). Quienes practican el sistema 
milpa, explican la diversidad en función de pro-
ducir alimentos, medicinas y otros bienes para 
satisfacer sus necesidades de reproducción.
La milpa resulta eficiente pues en una superfi-
cie pequeña produce alimentos y otros bienes 
para satisfacer las necesidades de reproducción 
del grupo doméstico y para el intercambio. 
Es resiliente pues la variedad de cultivos, y 
de variantes de una misma especie, permite 
afrontar diversas condiciones climáticas, si una 
cosecha no se logra otra lo hará, y es de baja 
entropía, pues requiere de poca energía externa, 
en tanto se recurre al reciclado de sus propios 
subproductos a y a la energía animal. 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          11

Metodología. Lógicas diferentes
El presente artículo se basa en la expe-

riencia de trabajo de campo en Tlaxcala, como 
miembro de una organización de productores 
y consumidores Tijtoca Nemitztli, dedicada a 
la certificación participativa que me permite 
trabajar de cerca con campesino/as, a la que 
sumo más de 40 años de trabajo de campo con 
comunidades indígenas y campesinas, con ob-
jetivos diversos. El proyecto actual tiene como 
objetivo el tratar de comprender la lógica que 
subyace en los procesos productivos y repro-
ductivos de los campesinos mesoamericanos, 
encontrar cómo se diferencia de la mirada mod-
erna capitalista y poder comparar ambas per-
spectivas en términos de modelo o sistema. Se 
trata por tanto de un esfuerzo de interpretación, 
a partir detalles, comentarios, o explicaciones 
sobre porque y como hacen las cosas, para lle-
gar al sentido de las mismas, y como responden 
a una visión o mirada diferente. La propuesta 
central de este escrito es que no vemos las 
mismas cosas, ni las valoramos de la misma 
manera, es decir que ubicamos una ontología 
y una epistemología diferente y no la presencia 
o ausencia de deseo de progreso o superación, 
que es como durante generaciones la mirada 
colonial ha interpretado las conductas que le 
son ajenas, sintetizada en la diferencia: “gente 
de costumbre, gente de razón” (Bartolomé, 
1997) y la errónea presunción en cuanto a la 
carencia de raciocinio de quienes no piensan  
ni ven en términos de la razón instrumental o 
moderna. Por el contrario, pretendo argumen-
tar que se trata de una racionalidad diferente, 
ni menos lógica, ni menos racional, es más 
que su sentido presenta mayores elementos 
de armonía con la naturaleza y de integración 

social, que el objetivismo individualista propio 
del llamado pensamiento científico moderno 
(Toledo, 2012).
Para comprender como el sistema milpa y 
la visión productiva moderna operan como 
lógicas, como marcos o esquemas o más sen-
cillamente como recetas para la vida cotidiana, 
o habitus (Bourdieu, 1987), contrastaré ambas 
perspectivas en las prácticas productivas y en 
la vida social. Develar la lógica implícita de 
un modelo económico, supone ponderar que 
se ve cuando se observa la realidad, como se 
lo valora y como se actúa en consecuencia: en 
relación con la esfera llamada de la economía: 
que se produce-distribuye-consume, como se 
[produce] (1), pero sobre todo para que se [pro-
duce] (Godelier, 1977, p. 21). Obviar o ignorar 
los móviles de la producción constituye parte de 
las argucias de ocultamiento, que Marx (1968) 
denominó ideología, formas de inversión de la 
realidad, con el objetivo de ocultar las motiva-
ciones reales. Precisamente, porque la lógica se 
encuentra oculta, pero implícita en la operación 
de cualquier modelo, es que la investigación 
social es siempre hermenéutica, e implica la 
interpretación (Geertz, 1987). Tal afirmación 
que podía parecer obvia, no lo es, muchas de 
las teorías de sistemas, sobre todo las adictas 
a la cuantificación, centran su atención exclu-
sivamente en las relaciones, abstrayéndolas 
de los móviles, las intenciones, cayendo en el 
pragmatismo objetivista (Godelier, 1976). 

Víctima de persecución
 Durante años los profetas del progre-

so-desarrollo culpabilizaron a las comunidades 
domésticas, considerándolas las responsables 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



12								             

del subdesarrollo. En consecuencia los países 
centrales ofertaron recursos (por supuesto a 
crédito) y asistencia técnica (incluida en los 
créditos) a los países atrasados para realizar 
programas de desarrollo comunitario, pro-
gramas que recurrieron a científicos sociales 
–fundamentalmente antropólogos– para vencer 
las resistencias al cambio y de manera amable 
lograr el cambio cultural, o lo que es lo mis-
mo convencerlos de que su racionalidad era 
irracional y que debían cambiar su forma de 
ver-juzgar-actuar: su cultura. En aquel momen-
to la preocupación central de la ciencia social 
parecía orientarse a “…tratar de descifrar en 
las estructuras tradicionales el secreto de esta 
falta de espíritu de empresa que vendría a ser 
la raíz de su miseria, de su dependencia, de 
su subdesarrollo” (Leibenstein, 1957, p.113, 
Apud Godelier, 1977, p.10). Después de años 
de esfuerzos, la lógica del mercado pareció 
imponerse y la tendencia a depender del dinero 
para la satisfacción de necesidades volverse 
hegemónica.
Para destruir la autosuficiencia las políticas han 
transitado por la anulación de las condiciones 
de producción: expropiación de tierras, trasla-
dos forzosos, expulsiones, propiedad privada 
de la tierra; en segundo lugar la monetarización 
de las relaciones ya sea con compras forzadas 
(Bauer, 2001), impuestos, o la introducción de 
productos cuya obtención implica la necesidad 
de dinero (instrumentos de hierro, alcohol, fer-
tilizantes, hasta la generación de necesidades 
artificiales); y la introducción del dinero en las 
relaciones de reciprocidad. El resultado ha sido 
que al mercantilizar los intercambios se genera 
la necesidad de dinero y para obtenerlo los 
productores autosuficientes deben vender pro-

ductos o su fuerza de trabajo. En tercer lugar, 
los ejércitos de promotores extensionistas de 
programas de gobierno, agencias de desarrollo 
y de la sociedad civil, promoviendo, conven-
ciendo y presionando para provocar el cambio 
cultural, la modernización y la promoción del 
desarrollo. El tránsito de campesinos a agricul-
tores para que adopten el monocultivo exten-
sivo y la producción para el mercado: “Pero 
aplastada, explotada, dividida, inventariada, 
tasada, reclutada la comunidad doméstica vaci-
la, pero sin embargo resiste, pues las relaciones 
domésticas de producción no han desaparecido 
totalmente. Subyace aún en millones de células 
productivas insertas en diversas maneras en 
la economía capitalista, produciendo sus sub-
stancias y sus energías bajo el peso aplastante 
del imperialismo” (Melliassoux, 1975, p.127).
¿Cuál es el secreto de la vitalidad de una forma 
de vida que se niega a morir y que ha resistido 
los embates de la colonización, del desarrol-
lismo y hoy en día del neoliberalismo y que se 
adapta y reproduce inclusive en contextos ur-
banos y de trabajo asalariado? La respuesta no 
puede alcanzarse si se la piensa exclusivamente 
como una forma de producción. Es mucho 
más que eso, constituye una forma de vida 
pensamiento, una forma de estar en el mundo.

Las diferencias: qué, porqué y para qué se 
produce
El sentido de la producción

La biblia de la producción moderna 
dejó bien en claro cuál era el sentido, el fin de 
esfuerzo: “La riqueza de las naciones” (Smith, 
1776); en consecuencia, se producen mercan-
cías para vender y para generar riqueza, para 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          13

acumular, dinero y convertirlo en capital, un 
trabajo que no produce dinero, se invisibiliza 
por inútil. Con Smith, Hobbes, y otros profetas 
de la modernidad se naturaliza la riqueza como 
fin de la producción y la competencia como su 
medio. Al tiempo que se desnaturaliza el que 
había sido el objeto del esfuerzo de genera-
ciones anteriores -que aún lo es en la milpa, y de 
los remanentes de la lógica campesina- trabajar 
para satisfacer las necesidades de reproducción 
social. El sentido de la producción en infinidad 
de sociedades campesinas es la reproducción de 
la vida. Eso lo cambia todo. En realidad, consis-
ten en formulas o perspectivas diferentes: una 
donde se produce para satisfacer necesidades, 
la otra para ganar dinero, acumular riqueza, o 
en palabras de un campesino: “…Pero ahora 
ya con la modernidad, quieren producir de-
masiado, ya no es para comer uno y su familia, 
lo quieren para vender toneladas, y dicen yo 
no quiero perder la ganancia” (Citado por 
Núñez-Madrazo, 2018, p. 163).
Aquello que se pretende, que se desea, con-
centra el esfuerzo, las actividades, se convierte 
en la luz que orienta el camino y proporciona 
sentido a las representaciones sociales. Para 
detectar que se pretende con la producción, 
bastaría con analizar que se presume, o aquel-
lo que el productor presenta como logro, si la 
respuesta remite a la ganancia obtenida, se está 
produciendo mercancías, en cambio si refiere 
a la calidad del producto, puede deberse a la 
mirada centrada en la reproducción social y en 
la satisfacción de necesidades. 
A pesar de los esfuerzos sistemáticos durante 
los últimos 200 años por denostar y descal-
ificar a la lógica reproductiva orientada a la 
satisfacción de necesidades, persiste en mu-

chas sociedades campesinas, se ha trasladado 
a las ciudades, acompañando a los migrantes, 
enraizada en la llamada economía popular, que 
reproduce las unidades domésticas (Coraggio, 
2009), donde aunque no se produzcan alimen-
tos, el sentido del esfuerzo de los miembros de 
la familia, sigue siendo satisfacer las necesi-
dades de reproducción del grupo.
Melliasoux (1977) sostiene reiteradamente que 
la reproducción constituye la preocupación 
dominante las sociedades domésticas. Entre 
las características de tales sociedades menciona 
que la tierra constituye un medio de trabajo (no 
una mercancía), proveen libre acceso a la tierra, 
las aguas y las materias primas, los medios de 
producción son individuales y que se asocian 
con la auto-subsistencia. Auto subsistencia que 
no supone autarquía o aislamiento, en tanto 
no excluye el establecimiento de relaciones 
con otras comunidades, ni la presencia de 
especialistas (ibidem, 1977). Esas sociedades 
domésticas, a las que refiere Melliassoux, no 
constituyen rarezas antropológicas, limitadas a 
unos pocos grupos primitivos encontrados en el 
medio de la selva, han constituido la base de la 
reproducción humana durante miles de años, no 
solo en ambientes exóticos, sino inclusive para 
la tradición occidental: ocupan la mayor parte 
de la historia de la humanidad en el tiempo y 
en el espacio (Toledo, 2012). A pesar de que 
la visión moderna intenta presentarlas como 
atrasadas y primitivas para justificar su destruc-
ción en nombre de la civilización, ni las comu-
nidades autónomas, ni las tribus o las unidades 
domésticas eran pobres, lograron reproducirse 
durante siglos, produjeron excedentes para la 
construcción de infraestructura, las necesidades 
ceremoniales y festivas y pagaban tributo; si 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



14								             

no hubieran sido eficientes en la satisfacción 
de necesidades no hubieran resistido tanto su 
desaparición. Su calificación como pobres o 
atrasadas proviene de una visión externa, que 
se convierte en profecía cumplida cuando se 
destruye su autosuficiencia y su reproducción 
comienza a depender del dinero (Shiva, 2006). 
Si el objetivo de la producción se centra en la 
satisfacción de necesidades se tenderá a pro-
ducir bienes para el consumo, bienes de uso. 
Como se producen para el propio consumo (ya 
sean alimentos, vivienda, vestidos o fiestas), 
serán al gusto del consumidor. Como se pro-
duce para satisfacer necesidades, tampoco se 
distingue entre alimentos, medicinas, vestido, 
vivienda, un árbol, por ejemplo, puede producir 
frutas comestibles, flores para el altar, tisanas 
medicinales, leña, tinturas, o un material para la 
construcción, no se lo ve como un producto sino 
por sus usos y en función de las necesidades. 
Son las necesidades las que imprimen sentido 
a las cosas, y no a la inversa.

Que se produce
No es lo mismo producir bienes que 

producir mercancías. Cuando se cocina para la 
familia se produce lo que se va a consumir, y de 
la mejor manera posible, pues es para uno mis-
mo, en consecuencia, se recurre a los mejores 
ingredientes, importa el sabor y lo nutritivo, se 
seleccionan los sabores que gustan a quienes 
van a comer, y las combinaciones que resulten 
nutritivas; se invierte el tiempo necesario para 
que la comida salga bien y al gusto, y se pro-
duce la cantidad necesaria para los comensales, 
tal vez un poco más. Si los ingredientes son 
auto-producidos se procurará que tengan el 

sabor y los nutrientes deseados. Bajo la lógica 
reproductiva se produce aquello que se va a 
consumir, lo que se requiere para satisfacer las 
necesidades, más un excedente. La mayor parte 
de las sociedades han producido excedentes, los 
excedentes necesarios para la convivialidad y 
los que los amos les exigían. Lo mismo sucede 
con la producción en la milpa: se produce 
aquello que es necesario. En la milpa y el tra-
spatio se encuentran productos destinados a la 
mesa, plantas y hierbas medicinales, otras para 
uso artesanal, así como otras destinadas al con-
trol biológico, se dejan para que las coman los 
insectos o los animales domésticos y no afecten 
los productos de cultivo. No se produce maíz 
en general, ni por el mayor rendimiento, sino 
maíces en particular, en función de su uso, los 
que se dan mejor para atoles, o los destinados 
para tortilla o tamales, igualmente se clasifican 
y aprovechan en función de propiedades partic-
ulares ya sea para la siembra temprana o tardía, 
resistentes al agua, o a la sequía, cada uno con 
características a veces contrarias pero que se 
adaptan a condiciones cambiantes del clima o 
temporada y por tanto se complementan. No 
importa tanto el rendimiento como sus propie-
dades específicas: “Más que hombre de maíz, 
los mesoamericanos somos gente de milpa. 
Es la nuestra una cultura ancestral cimentada 
en la domesticación de diversas plantas como 
maíz, frijol, chile, tomatillo y calabaza que se 
siembran entreveradas en parcelas con cercos 
de magueyes o nopales, donde a veces también 
crecen ciruelos, guayabos o capulines silvestres 
y donde se recogen quelites. Milpas que junto 
con las huertas de hortalizas y de frutales, con 
los animales de traspatio y con la caza la pesca 
y la recolección, sustentan la buena vida cam-

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          15

pesina” (Bartra, 2009, p. 42).
El concepto mismo de producción puede ser 
cuestionado, por moderno, pues en la lógica de 
la milpa los productos más que ser “produci-
dos”, se obtienen. Por una parte, se encuentran 
aquellos bienes resultados de la recolección: 
que se consiguen en la milpa, el traspatio o las 
tierras de uso común, “bienes comunes” (Os-
trom, 2000): “También se aprovechan plantas 
que crecen de manera natural, principalmente 
herbáceas, también llamados quelites e incluso, 
especies que pueden llegar a afectar al cultivo, 
como algunos insectos (gusano del elote) o el 
hongo que conocemos como huitlacoche que 
prolifera en el grano del maíz”. (CONABIO, 
2014, citado por Montaño-Contreras, 2017, p. 
131). 
Del bosque se obtienen hongos, leña, madera 
para construir, palma para petates, canastas 
y otros enseres, de los bañados, juncos y del 
suelo tierras, arena, piedras. Sin hablar de los 
múltiples usos del maguey, el nopal, y otras 
plantas. Los productos de recolección consti-
tuyen dones evidentes, pero inclusive los que 
se siembran comparten el carácter de dones, 
en tanto que se “den” o no dependerá en las 
representaciones campesinas, de la bondad de 
la naturaleza: la fertilidad de la tierra, la lluvia, 
que no caiga granizo, y estas contingencias 
dependen a su vez, de la correcta observancia 
del ritual, que garantiza las relaciones de rec-
iprocidad con la naturaleza. En consecuencia, 
esos bienes poseen un valor simbólico, no 
solo constituyen bienes de uso, en términos 
de Marx (1968 [1867]), o sea utilitarios, sino 
bienes simbólicos, dones de la naturaleza, que 
se agradecen, no se pagan. Cuando se paga un 
producto, ya sea un bien o un servicio (trabajo), 

se salda la deuda y concluye el trato, cuando se 
acepta un don, se establece una relación que no 
termina, pues implica la triple obligación, de 
dar, recibir y devolver (Mauss, 2009). Es por 
eso que, tanto en el área maya, como en muchas 
partes en México: “La milpa es un espacio de 
reproducción del microcosmos simbólico. Cada 
etapa del ciclo agrícola dentro del calendario 
maya, desde la siembra hasta la cosecha, está 
acompañada por ritos y mitos” (D´Alessandro, 
2017, p. 288) 
Si la cosecha no se “da”, si se presenta una 
plaga, se adjudicará al incumplimiento de algu-
na prescripción ritual: como que no se llevó a 
bendecir la semilla el día de San Isidro, que no 
se realizó apropiadamente el rito propiciatorio, 
o fue omitido, o que se violaron algunas de las 
prácticas de abstinencia. Los rituales incluyen 
la dimensión sagrada, la naturaleza y las propia 
relaciones sociales, en ese sentido, el intercam-
bio de trabajo, ingresa en círculo del ritual, y su 
incumplimiento afecta al resultado: “Cuando 
uno no le da de comer a tiempo a los mozos, las 
mazorcas no salen bien, salen con partes lisas, 
por eso es importante darles de comer bien y a 
tiempo, a quienes trabajan en la milpa” (Rosa 
Hernández, 2015, citada por Montaño-Contre-
ras, 2017, p. 136). La simbolización de la rel-
ación de reciprocidad, de intercambio incluye 
el convite, la convivialidad, de manera que se 
acompaña, generalmente con comida y bebida, 
a la tierra se le ofrece trago y comida, al igual 
que a los santos y a las personas:

“Cuando ya se iba a cosecharse hacía uno de 
gente, las mujeres a cocinar el mole, los frijo-
les, las tortillas, el café para convidar. ¡Uuuy!, 
¡eso era bien bonito! Ora fíjate bien, ya en la 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



16								             

cosecha, el que recogía la última mazorca, a 
ese le tocaba ser el padrino de la cruz, la gente 
dice: es “la viuda’: que es cuando se trae la 
cosecha a la casa y se hace el festejo; la gente 
luego decía “ya va a haber viuda” en casa 
de quien fuera” (citado por Núñez-Madrazo, 
2018, p. 163)

En muchas comunidades, aun se considera que 
la comida no se vende, o más bien no es sujeto 
de venta sino de intercambio reciproco, no 
necesariamente de trueque, sino de reciproci-
dad en la modalidad de itacate, quien invita da 
también para llevar, y sin esperar devolución 
inmediata. 
Contrariamente, las mercancías carecen de 
contenido simbólico, se tratan como objetos. 
Cuando se producen mercancías, lo que importa 
es producir la mayor cantidad con el menor 
costo, producir más con menos, economizar 
en los ingredientes para disminuir el costo, 
adicionalmente se espera una producción lo 
más estandarizada posible: importa la pre-
sentación, la forma en lugar del contenido. La 
producción mercantil parece ser indiferente a 
la calidad, sabor y valor nutritivo, interesada 
solo en la cantidad, la presentación, el precio 
y su carácter adictivo, como demuestra la pro-
liferación de comida chatarra y los problemas 
de salud pública que aquejan como pandemia 
(Ponce-Serrano, 2002). 

Que se valora
Los valores no constituyen entes ab-

stractos y universales, forman parte de las 
elecciones cotidianas. Cada vez que uno elige 
está ejecutando en la práctica un sistema de 

jerarquías que incluye objetos, conductas ac-
titudes y sentimientos. El valor atribuido a un 
objeto se determina en gran medida por lo que 
este significa: por el grado en que “contiene 
asociaciones y significados en nuestra men-
te” (Bauer, 2001, p. 26). En este aspecto la 
confrontación resulta visible, pues mientras la 
visión moderna e industrial privilegia el orden, 
la presentación y la forma, en la lógica de la 
milpa se valora la diversidad y la asociación.
Al igual que la biblia de Smith sintetiza el 
sentido de la producción, la valoración mod-
erna se resume en el lema “orden y progreso”, 
que aun ostenta la bandera brasileña, y tantas 
veces repetido desde el siglo XIX, para ser 
sustituido a mediados del XX por la idea de de-
sarrollo (Escobar, 2014). A tal esquema mental 
Bauman lo denomina la lógica del jardinero, 
encaprichada por el orden, la especialización, 
la separación entre especies. Obsesión que el 
autor adjudica a occidente (Bauman, 2005). El 
jardín, ordenado, cortado, separado, al igual 
que el terreno agrícola, donde cada especie 
señorea en su parcela libre de hierbas que le 
hagan competencia, al igual que el individuo, 
el ser individualista, se supone autónomo y en 
competencia con los demás seres. Contraria-
mente la milpa con su combinación de especies 
vegetales y animales, aparece como cercana al 
desorden, al estado de naturaleza. Carente de 
distinción entre naturaleza y cultura. Constituy-
en visiones opuestas y por lo tanto una cultura.
La visión especializada tiende a separar la real-
idad en compartimentos estancos: “Taxonomía, 
clasificación, inventario, catálogo y estadística 
son las estrategias supremas de la práctica mod-
erna. El dominio moderno consiste en el poder 
de dividir, clasificar y distribuir” (Bauman, 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          17

2005, p. 36). Esta valoración del afán clasifi-
catorio, resulta inherente al pensamiento occi-
dental, autodenominado científico, o racional 
como demuestra Foucault (1968). La tendencia 
la impuso el progenitor del método cartesiano, 
cuando planteo como ideal al pensamiento 
claro y distinto, contrario al confuso, mez-
clado y oscuro. Para clarificar el pensamiento 
propone separarlo en ideas simples y compar-
timentos estancos. Una idea es clara cuando 
resulta evidente, y distinta: cuando puede ser 
perfectamente delimitada y diferenciada de los 
demás, de allí surge el afán clasificatorio, la 
manía de “apartar, segregar” (Bauman, 2005, 
p. 19), que se sintetiza en un supremo valor: el 
orden y su contrario el desorden. Sin embargo, 
posteriormente puntualiza que “El concepto 
del desorden apareció en la conciencia solo 
simultáneamente con el problema del orden” 
(p. 25), es decir la descalificación de aquello 
que carece de orden. El desorden se convierte 
en problema cuando el sistema productivo re-
quiere de la racionalización de la producción, 
propia del sistema taylorista de la organización 
científica del trabajo, pero inclusive antes de 
eso cuando el trabajador tuvo que adaptarse al 
ritmo de la máquina, o inversamente cuando la 
maquina impuso su ritmo al trabajador como 
propone Ilich (2006). El desorden se convierte 
en problema cuando la lógica productiva requi-
ere del orden. No en vano una de las consignas 
favoritas del liberalismo triunfante fue: sea 
orden y progreso. 
Para adaptarse a la lógica de la reproducción 
ampliada del capital, el industrialismo requiere 
ordenar, disciplinar a los trabajadores y como 
el orden y la disciplina forman parte de los 
habitus en tanto disposición del espíritu, en la 

fórmula de Santo Tomas de Aquino retomada 
por Bourdieu (1987), fue necesario disciplinar 
el cuerpo para generar la disposición del es-
píritu. De allí que, para responder a las exigen-
cias de la productividad, a partir de los 80-90 
ciertas empresas grandes hayan adoptado las 
políticas de reingeniería industrial y adoptado 
el paquete de técnicas toyotistas (De la Garza, 
2000) paulatinamente transferidas a empresas 
e instituciones prestadoras de servicios y de 
gobierno. Varias de estas técnicas se orientan 
a formar hábitos de orden. 
La milpa parece desordenada, desprolija, 
pero no es tal, responde a otra lógica. Si en la 
milpa se valora la diversidad de especies y la 
interdependencia entre ellas, pues se ven como 
complementarias, y si la diversidad se valora 
pues se espera obtener bienes de uso, o colo-
quialmente alimentos y otros insumos, la receta 
de la diversidad-complementariedad se traslapa 
o se aplica a vida social, donde también se 
valora la diversidad y la complementariedad en 
las relaciones sociales, la complementariedad 
e interdependencia entre vida, trabajo religión, 
fiesta, pero también entre las personas. Todas 
las esferas vitales colaboran a la reproducción 
social, o a la reproducción de la vida. Se en-
cuentran imbricadas, indiferenciadas. Polanyi 
recurre en inglés a la palabra embedded, que 
algunos traducen como empotrado, mientras 
que en lo personal prefiero encastrado, pues 
la primera supone un elemento que contiene a 
otro, mientras que encastre es juntura, donde 
ambos elementos tendrían la misma cate-
goría. En muchas sociedades tradicionales la 
economía no constituye un campo diferencia-
do, se encuentra encastrada con la religión, el 
parentesco y la vida.

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



18								             

La valoración de la especialización, genera 
como resultado el monocultivo, de una semi-
lla super especializada, o super semilla, -pero 
también el del especialista en corazón, que no 
sabe que pasa en los pulmones-, pero sobre 
todo el resultado remite a el individualismo, 
exacerbado que ronda en el solipsismo. Una 
conducta que aísla al individuo, en la autosu-
ficiencia que provee el dinero, un individuo 
aislado que puede prescindir de la familia y 
hasta del amor, mientras pueda comprar susti-
tutos en el mercado.
Valorar la diversidad y la complementarie-
dad, lleva a reconocer la interdependencia de 
los seres humanos, con la naturaleza y hasta 
con el cosmos y en ultima: la conformación 
de sujetos colectivos. Es el sentido holístico, 
de una realidad que no se puede seccionar en 
compartimentos estancos, pues en la realidad 
todo se mezcla, se confunde, se presenta como 
sistemas complejos (Morin, 1990).

La mirada diferente. Otras epistemologías: 
Que se ve, cuando se mira

Una cultura, señalaba al principio, 
consiste en una forma de ver, juzgar y actuar, 
esto significa que ni se ven las mismas cosas, 
ni se valoran de la misma manera y por tanto la 
conducta varía, según la mirada que se proyecta 
sobre la realidad. Páginas atrás consigné juicios 
descalificatorios sobre la llamada economía 
natural y la supuesta falta de inversión de 
esfuerzo. Es tal mirada desaprobatoria la que 
lleva a los bien intencionados apóstoles del 
desarrollo a tratar de incidir sobre la realidad, 
cambiando la cultura indolente, por la cultura 
del trabajo (Bauman, 2003). Si bien desde una 

mirada crítica, tal conducta puede ser calificada 
como etnocéntrica, para el que la ejerce resulta 
natural, realmente considera indolente a quien 
solo produce lo que necesita, en vez de tratar de 
acumular. Desde la mirada contraria, quien se 
obsesiona por acumular puede ser visto como 
un enfermo que no disfruta de la vida. En las 
páginas siguientes intentaré describir desde 
las diferentes lógicas como se ve, se juzga y 
se actúa frente al sistema milpa.
La antropología y en particular la lingüística, 
han señalado, la futilidad del objetivismo pues, 
aunque se observe el mismo objeto aquello que 
se ve se encuentra condicionado por la cultura 
y por el lenguaje. Desde la mirada del jardine-
ro la milpa aparece con un desorden, un caos, 
producto del desgano, llena de hierbas y con 
plantas que compiten entre sí, impidiendo que 
las especies valiosas —en tanto mercancías—, 
se desarrollen de manera óptima. Una pregunta 
frecuente de quienes observan por primera vez 
una milpa, es ¿eso no puede ser para la venta? 
La pregunta tiene sentido desde la mirada capi-
talista que identifica producto con mercancía y 
su destino natural el mercado. Ven el producto 
en función de su comercialización. Desde esa 
mirada se aplica a la producción agrícola las 
mismas recetas que para la producción de 
las mercancías en general; producir más con 
menos, y lo más estandarizadamente posible. 
Por eso la producción capitalista en el campo 
se concreta en el monocultivo extensivo, que 
recurre a la tecnificación y estímulos artificiales 
incorporando agroquímicos, hormonas o recur-
riendo a productos genéticamente modificados, 
en función de incrementar la productividad, es 
decir la cantidad en detrimento de la calidad. 
La mirada capitalista ve la tierra como elemen-

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          19

to inerme sobre el que hay que construir las 
condiciones de producción, un laboratorio, un 
medio a domesticar o neutralizar para lograr 
la producción en serie. La milpa se ve como 
demasiado pequeña, un minifundio, donde no 
se puede introducir maquinaria y que demanda 
demasiada mano de obra, lo que encarece la 
producción. Y demasiado poco especializada, 
llena de hierbas inservibles.
Contrariamente, el campesino imbuido de la 
lógica del sistema milpa, ve en primer lugar 
alimentos y cuanto más diversos, más variada 
será la dieta: los campesinos ven alimentos, 
pero también plantas de usos curativos y me-
dicinales no sólo en las plantas cultivadas sino 
en las hierbas silvestres, termino demasiado 
occidental, pues para los campesinos tradi-
cionales no existen hierbas en general, tienen 
nombre y función. No se encuentran allí por 
desidia, por descuido del productor, o por care-
cer de un herbicida, sino porque son o pueden 
resultar útiles, pueden terminar en el plato, en 
la taza, o untadas. Estudios agroecológicos han 
identificado más de 200 variedades útiles en 
la milpa (Altieri, 1999). En segundo lugar, los 
campesinos ven especies que “se llevan bien”, 
se complementan, en otras comunidades a las 
plantas que se asocian se las interpreta como 
de la misma familia (concepto clasificatorio, 
opuesto al moderno, donde las familias se in-
tegran por similitud, en esta visión, la familiar-
idad se asocia a la complementariedad). Tal vez 
no puedan explicar, como lo hacen los agróno-
mos, que el frijol incorpora nitrógeno, pero si 
pueden alegar que la experiencia les muestra 
que “crecen bien juntas” y en ese sentido que 
la combinación de especies “se da bien”. Es 
más, identifican cuales son las que combinan 

bien, las distancias y los tiempos, con el con-
ocimiento de la experiencia. Experiencia que 
no implica observación pasiva, sino también 
la experimentación. La polinización cruzada 
suele ser deliberada: “sembrar una hilera de 
maíz rojo al lado de la blanca produce sangui-
na” sostiene una mendeliana otomí de Ixtenco: 
los resultados de tal experimentación, no son, 
como sería en la visión del jardinero, escoger la 
mejor para generalizarla y estandarizarla, sino 
valorar la diferencia; en cada variedad de maíz, 
en cada variedad de frijol se observan ventajas 
y desventajas. En cuanto a la producción resal-
tan los resistentes a la humedad, a la sequía, 
los de tiempo corto que se siembran cuando se 
malogro la primera siembra. La disponibilidad 
de semillas con características diferenciales, 
minimiza riesgos si hay heladas tardías o se 
retrasan las lluvias se puede recurrir a los de 
tiempo corto (Boege, 2008), es decir se busca 
la resiliencia. Como alimentos unos serán me-
jores para comer tiernos, otros para tamales, o 
tortilla. La variedad, la diversidad se observa 
como posibilidad, como usos alternativos y 
capacidades diferenciales.
Desde ambas miradas se observan realidades 
diferentes, partiendo de buscar comida-bienes 
de uso, o mercancías, es decir, bienes de 
cambio. En la segunda, el monocultivo para 
la producción de mercancías, los campos or-
denados se encuentran cercados, alineados, 
mayoritariamente sin hierbas, monocordes, 
parejos y con un solo producto, los productos 
se esperan estandarizados en color y tamaño 
sin que importe demasiado ni el sabor, ni su 
valor nutritivo. Si carece de valor nutritivo, en 
el proceso de transformación se le anexaran 
vitaminas, saborizantes, hormonas: “cuanto 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



20								             

más lógico y sofisticado sea el diseño del orden, 
menos adecuado a la compleja y variada reali-
dad humana (Bauman , 2005, p. 12). Mientras 
desde una mirada se valora a la madre naturale-
za como proveedora de bienes, de alimentos, de 
cobijo, pero además como un ente activo que 
puede dar o quitar, que puede ser vengativa, 
desde la otra se ve un ente inerme, pero salvaje 
al que es preciso domesticar.
Por un lado, se observan cosas, objetos dif-
erentes: un bien, destinado a satisfacer una 
necesidad, o una mercancía destinada ser ven-
dida y generar dinero, los objetos que se ven y 
que se nombran constituyen una ontología. Por 
otra parte, se interpretan las relaciones entre los 
objetos, en el caso de la milpa, los objetos se 
relacionan en función de la asociación y com-
plementariedad, por eso se valora la diversidad 
y la mezcla.  En el caso de la producción de 
mercancías, propia del pensamiento moderno, 
se valora la especialización, la identidad, y la 
individualidad. El concepto se evidencia en 
el ejemplo de los transgénicos, donde si por 
las empresas -como Monsanto- fuera, solo 
quedaría una super-variedad a nivel mundi-
al, resultado de la super-especialización, en 
competencia por los nutrientes con todas las 
demás plantas, y que por eso debe crecer sola, 
las demás son consideradas malas hierbas 
erradicables, en función del mayor desarrollo 
de la super-especie. Si se quita la referencia al 
objeto, queda la relación, en el sistema milpa, 
complementariedad, asociación y diversidad, 
en contra de especialización, identidad y com-
petencia, del pensamiento científico moderno, 
o del jardinero. Estos constituyen marcos, 
esquemas que se aplican a otras esferas cogni-
tivas y de la vida social, constituyen diferentes 

epistemologías.

El comunitarismo: la milpa hecha sociedad
Cuando se aplican los esquemas de 

complementariedad, diversidad y asociación 
a la vida social, surgen el comunitarismo, la 
unidad doméstica y la familia extensa, con-
trariamente cuando se parte de las nociones 
de identidad y competencia, y el sentido de 
especialización el resultado remite al indi-
vidualismo competitivo destructor de la vida 
social y la no familia: “La milpa representa un 
tramado de saberes y prácticas, donde conviven 
no solamente una diversidad de cultivos, sino 
también todos los miembros de la familia y de 
la comunidad a parir de formas colectivas de 
organización del trabajo. Se trata de saberes y 
prácticas agrícolas que operan bajo principios 
de reciprocidad, de respeto a la diversidad y 
de manejo sustentable de los elementos de la 
naturaleza y del ambiente” (Núñez-Madrazo, 
2018, p.150).
La falta de división que se observa entre es-
pecies vegetales y animales, entre naturaleza 
y cultura, en el sistema milpa, se extiende al 
proceso mismo de trabajo, que no es ni puede 
ser trabajo abstracto, ni fuerza de trabajo. El tra-
bajo, la actividad económica no constituye una 
esfera diferenciada de la vida social, sino que se 
encuentra imbricada en las relaciones sociales, 
forma parte de una intrincada red de parentes-
cos y falsos parentescos, el compadrazgo, que 
suponen un conjunto de reciprocidades, como 
la mano vuelta, la faena y otros arreglos insti-
tucionales heredados de las diversas formas 
de tequitil (Celestino et al; 1985), todos ellos 
reforzados por la fiesta y el ritual. En ese com-

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          21

plejo entramado de relaciones de parentesco, 
rituales y festivas, el trabajo no aparece como 
trabajo abstracto, sino como parte de la vida. 
En México, en las unidades domésticas cam-
pesinas predominaba la producción diversifi-
cada, de la cual una buena parte se dedicaba 
al autoconsumo, mientras que otros bienes 
necesarios se obtenían bajo la lógica de la rec-
iprocidad, por ejemplo, cuando una pareja se 
casaba y necesitaba una vivienda, se recurría 
(y aún se recurre en algunas partes) al grupo 
ampliado y entre todos, parientes y vecinos 
construían la vivienda para la nueva pareja, 
en el entendido que el beneficiario retribuiría 
posteriormente, con su trabajo, cuando otra 
pareja necesitara construir su casa. Como 
para la construcción se utilizaban materiales 
regionales, para construir una vivienda no se 
requería de dinero, ni de préstamos hipotecar-
ios, pues en vez de pagar en cuotas mensuales, 
se retribuía en trabajo. La misma lógica operaba 
para otras actividades que demandaran esfuerzo 
suplementario, actividades como la cosecha o 
el desbroze se realizaban de manera colectiva 
en cada parcela, intercambiando de esta manera 
trabajo por trabajo, por eso en muchas partes a 
este sistema se le denomina mano vuelta.
A la densidad de relaciones sociales propia de 
las comunidades indígenas, hoy los intelec-
tuales indios le han puesto nombre: comunalis-
mo (Díaz Gómez, 2007; Martínez-Luna, 2002), 
antes los antropólogos las habían llamado 
formas de gobierno indígenas (Aguirre Beltrán, 
1953), sistemas duales o sistemas de cargos 
(Korsbaek, 1995), los académicos sobre todo se 
interesaron por la forma, las estructuras, mien-
tras que los intelectuales orgánicos indígenas 
refuerzan los mandatos: “La significación del 

poder en una comunidad indígena a diferencia 
de lo que se representa en un mundo mestizo 
rural o urbano es muy diferente. En nuestras 
comunidades el poder es un servicio, es decir es 
la ejecución de lineamientos de una asamblea, 
de una colectividad.” (Martínez-Luna, 2002).
Los indicadores constituyen rasgos diacríticos, 
pero por debajo de los síntomas, o recurriendo a 
la interpretación de los mismos, lo que subyace 
es un concepto diferente del sujeto social. Si 
el sujeto de la modernidad es el ciudadano en 
tanto individuo, el del gobierno de los pueblos 
originarios es la comunidad como sujeto, en 
esta perspectiva no se reconoce al sujeto indi-
vidual, sino un sujeto colectivo (Avila, 2008). 
En consecuencia, los intereses colectivos se 
anteponen a los personales. Lo que existe, de 
manera recurrente es el concepto o idea de 
obligaciones, en sus términos “el cargo”: algo 
que se carga, que pesa, convertido en un mod-
elo de obligatoriedad de la cooperación: “De 
alguna manera u otra, nadie escapa de la coop-
eración comunitaria” (Robichaux, 2005, pág. 
73) La participación en cargos es condición de 
membrecía comunitaria, en términos de Gal-
lardo-Garcia (2012), el grado de participación 
en tareas comunitarias se considera y se valora 
como condición de elegibilidad o prestigio en 
la elección de pareja. 
Pero independientemente de la forma y el 
ritual, su importancia radica en que consisten 
en mecanismos de articulación comunitaria 
(Gallardo-García, 2012), eje vertebrador de 
lo colectivo (González de la Fuente, 2011), 
de un proyecto social (Korsbaek, 2009) pero 
sobre todo condición de la reproducción so-
cial comunitaria (Millan, 2005) o en términos 
de Bonfil llevar una vida autosuficiente, “con 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



22								             

autonomía”. (Bonfil, 2003, p. 57 y ss.):  “Las 
particularidades de la organización de las co-
munidades indígenas son elementos que sirven 
de eje para la articulación de distintas reglas 
informales que regulan la vida social, económi-
ca, política y cultural de los mismos, a través 
de los mecanismos de reciprocidad y colabo-
ración. La importancia de estos mecanismos 
se encuentra en que históricamente han con-
stituido los medios tradicionales para alcanzar 
el bienestar comunitario como medios para la 
atención de las demandas y necesidades de los 
propios pueblos indígenas” (Gallardo-García, 
2012, p. 12).
En tanto formas culturales que conforman con-
ductas, los sistemas de cargos: “...expresan las 
representaciones indígenas sobre la responsabi-
lidad, la obligación y el control” (Millan, 2005, 
p. 235), es decir, la manera correcta de hacer las 
cosas y de vivir.  El esquema de la asociación, 
se refleja en una tendencia inclusiva, preexis-
tente a incorporar mayor número de miembros, 
con la mayor frecuencia posible (González de 
la Fuente, 2011; Sandoval, 2005), en relaciones 
de “relaciones de cooperación y conflicto” 
(Muñoz, 2008, p. 175). Nutini encontró 27 
padrinazgos en una comunidad en Tlaxcala en 
los 70 (Nutini, 1981), en el mismo estado 50 
años después una comunidad, que ya puede ser 
catalogada como mestiza, tiene 32 (2).
En un nivel más restringido del de la comuni-
dad, se encuentra el grupo doméstico, que se 
diferencia de la familia por ser una unidad de 
reproducción social. En ambos niveles la co-
munidad y el grupo doméstico los intercambios 
siguen la lógica del don y la reciprocidad. El don 
fue definido como la obligación de dar, aceptar 
y devolver (Mauss, 2009), mientras que Polanyi 

define la reciprocidad como: movimientos entre 
puntos correlativos de agrupamiento simétri-
cos, que puede no ser lo mismo ni al mismo 
tiempo (Polanyi, 2006). El énfasis en cuanto 
a que supongan puntos simétricos refiere a 
que cuando la reciprocidad se centraliza sobre 
un punto se convierte en clientelismo o en el 
sistema de lealtades primordiales (Alavi, 1976), 
pues implica la concentración de poder. Ambas 
formas de intercambio se encuentran presentes 
en las lógicas comunitaristas: “[…] dos tipos 
de mecanismos de cooperación, colaboración 
y reciprocidad intracomunitarios: aquellos que 
se dan a nivel de personas y familias, como la 
mano vuelta; y, aquellos que se dan en benefi-
cio de la comunidad tales como el sistema de 
cargos, los trabajos comunitarios (tequio, faena 
o fajina) y los procesos de toma de decisión co-
munitaria a través de la asamblea comunitaria” 
(Gallardo-García, 2012, p. 11).
El sistema de cargos consiste en la aplicación 
de las ideas de asociación y complementariedad 
en un sistema complejo cuyo núcleo podría 
interpretarse en términos de autopoyesis, o de 
reproducción social del grupo. En términos 
abstractos se puede recurrir a nociones como 
la de autonomía, pero no alcanzan a abarcar la 
complejidad del sistema. Por empezar, a difer-
encia de la autonomía moderna que remite al in-
dividuo ─es decir a la autonomía individual─, 
la autonomía comunitaria, es decir de un sujeto 
colectivo supone la articulación, la interdepen-
dencia y las relaciones de reciprocidad general-
izadas entre sus miembros y con la naturaleza. 
La reciprocidad o el don como obligación se 
expresan tanto a nivel personal, como comuni-
tario y en la relación con la naturaleza. Como 
sistema complejo, cada cargo, cada función 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          23

coadyuva a la reproducción de la comunidad 
como sujeto colectivo. Las redes resultantes del 
complejo ritual y festivo, tienen implicaciones 
directas en la satisfacción de las necesidades en 
todos los niveles, las de sobrevivencia —que 
algunos denominan básicas como si las demás 
no lo fueran— (3), tanto las que se relacionan 
con el acceso a bienes, como las afectivas, 
recreativas, creativas y simbólicas. El tiempo 
y el esfuerzo dedicado a las relaciones sociales, 
y rituales, explican porque los pobres suelen 
estar más satisfechos con su vida (Saamah 
Abdallah, et al 2012), pero también porque en 
situaciones de crisis y recesión, el número de 
individuos que terminan en la calle, por falta 
de ingresos, resulta menor, en tanto operan 
las redes de contención. Las redes de sustento 
propias de las relaciones de reciprocidad actúan 
como paliativo, o como su nombre lo dice, 
como sustento, como contención, mecanismo 
casi inexistente en los modelos individualistas, 
donde la persona es culpabilizada por su fraca-
so, y desechada. En otros contextos, las redes de 
reciprocidad aparecen como el factor de éxito 
de las estrategias migratorias (Barabas, 2001).
La reciprocidad y el don permanecen como rep-
resentaciones de manera generalizada en Méxi-
co al nivel de las familias o grupos domésticos, 
pero con los procesos de urbanización y trabajo 
asalariado, tienden a diluirse en espacios terri-
toriales. En las ciudades la gente se encierra en 
sus viviendas. El sujeto individual e individu-
alista constituye un producto de la modernidad 
(Touraine, 2000). El arquetipo lo representa 
Robinson Crusoe, el individuo aislado, que se 
autoabastece. A diferencia del abandonado en la 
isla, el solitario en el desierto urbano, se auton-
omiza mediante el dinero y este se consigue si 

la persona resulta suficientemente competitiva. 
Para sobrevivir en un mundo salvaje, cuan-
to más competitivo y agresivo se es, mejor; 
por tanto, la agresividad y la competencia se 
valoran como cualidades para obtener la au-
tonomía individual que proporciona el dinero. 
El individualismo, representa el resultado de 
la valoración de la autonomía individual. Por 
ello, como medio, el dinero es colocado como 
fin de la producción, y sustituye a la necesidad 
que se requiere satisfacer. El individuo aislado, 
es producto de la especialización creciente, los 
seres humanos al igual que las semillas hibri-
das o transgénicas, crecen aislados y libres de 
maleza y muy especializados. Resultado de la 
tecnificación y la producción en línea, la es-
pecialización productiva se extiende, en tanto 
marco, a todas las esferas, el conocimiento se 
vuelve especializado, compartimentalizado, 
donde el especialista en corazón no sabe que le 
sucede al pulmón: “La modernidad se enorgul-
lece de la fragmentación del mundo como de su 
realización principal” (Bauman, 2005, p. 33). 
De hecho, la autonomización de la actividad 
económica con respecto de la vida social con-
stituye un fenómeno específicamente moderno, 
al que Polanyi denomina la gran transformación 
(Polanyi, 2006). El trabajo abstracto (Marx, 
1968) fue el concepto que hubo que generar 
para expresar la separación del productor con 
su obra, y del trabajo con respecto al tiempo 
de trabajo, cuando el trabajo se convierte en 
falsa mercancía.
En Tlaxcala donde trabajo y vivo, la lógica 
de la milpa persiste en múltiples aspectos de 
la vida cotidiana, pero no en todos. La mer-
cantilización de la vida, la dependencia del 
dinero, el consumismo y la desvalorización 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



24								             

de las practicas campesinas, han calado pro-
fundamente en una identidad profundamente 
resistente, que defendió su autonomía contra 
viento y marea.  Pero si se rasca bajo ese barniz 
de modernización y consumo, la lógica de la 
milpa sigue ahí. En el medio rural, donde aún 
existen actividades agropecuarias, pareciera 
haberse conformado una división del trabajo 
por género, mientras los hombres producen 
mercancías para la venta, son las mujeres, en 
el traspatio, las que siguen produciendo para el 
autoconsumo. En otros casos son los propios 
campesinos quienes diversifican su produc-
ción, unas parcelas las trabajan con el paquete 
tecnológico, y producen para vender, en otras 
solo con semillas mejoradas y esa producción 
se destina para el alimento de los animales, 
mientras otras las trabajan a la manera tradi-
cional, o bajo normas agroecológicas son las 
destinadas al autoconsumo y a la venta en mer-
cados alternativos. Pero en general coinciden en 
cuanto a que el maíz realmente comestible es 
el propio, con semillas criollas y abonos natu-
rales. La valoración de la diversidad, o la idea 
de diversidad como marco, llega a tal punto 
que una misma persona puede cultivar como 
empresario, como campesino y como milpero, 
sin sentir que esto es contradictorio. En casos 
donde el ingreso principal proviene del trabajo 
asalariado, igualmente mantienen un traspatio 
donde producen para el autoconsumo. Las rela-
ciones sociales se mantienen densas, con siste-
mas de cargos que en muchos casos suponen la 
regulación de bienes comunes, como el agua y 
el bosque, pero casi invariablemente muestran 
preocupación por la generación de recambio.

Conclusiones 

El sistema milpa analizado como lógica, 
como forma de pensamiento, puede ser sin-
tetizado en términos de lógica reproductiva, es 
decir orientada a la satisfacción de las necesi-
dades del sujeto social, en este caso un sujeto 
colectivo. Implica la producción de bienes de 
uso, y la inversión de tiempo y esfuerzos en 
la generación de espacios creativos, festivos 
y afectivos destinados a la satisfacción tanto 
de las necesidades de consumo, como las rit-
uales y festivas. Se valora la diversidad y la 
interdependencia en la esfera productiva pues 
aporta a la variedad de la dieta, usos medic-
inales, condiciones adaptativas y el aumento 
de la resiliencia, es decir resulta funcional, 
por no decir eficiente —palabra de contenido 
tendencioso—. Esta visión se extiende y aplica 
a la vida social privilegiando la reciprocidad y 
la interdependencia mediante redes densas de 
parientes y falso parentesco (compadres). Con-
secuentemente la autonomía individual resulta 
baja. Las relaciones de reciprocidad se aplican 
tanto al intercambio entre personas como con 
la naturaleza, a la que se extiende el carácter 
humanizado. La sacralización y subjetivación 
de la naturaleza, actúan limitando la extracción 
de recursos. Por esta visión y valoración de la 
diversidad y la interdependencia se invierte ti-
empo y esfuerzo para reforzar los lazos sociales 
y con la naturaleza. Esta lógica reproductiva 
parecería coincidir con algunas de las búsque-
das teóricas posmodernas. La denominación de 
lógica reproductiva la tomo de Hinkelammert y 
Mora quienes manifiestan a la necesidad de en-
contrar un “criterio de racionalidad de la praxis 
humana” que trascienda al de la racionalidad 
instrumental (medio-fines). Racionalidad alter-
na que remiten al “criterio de la reproducción 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          25

de la vida humana real y concreta” (Hinkelam-
mert y Mora, 2009, p. 44). 

Quijano y Escobar coinciden en señalar 
que la búsqueda de otra lógica se vincula con 
el alejamiento del pensamiento occidental y 
la recuperación del pensamiento americano. 
Quijano denomina poscolonial al debate que 
cuestiona las premisas de la modernidad, en 
su opinión: “Hoy se están estableciendo las 
bases de un nuevo debate epistémico / teórico 
/ ético / estético / político que, partiendo de 
la crítica del eurocentrismo, lleva al descu-
brimiento de la colonialidad/modernidad del 
poder actual” (Quijano, 2008, p. 14). Por su 
parte, Escobar al enumerar los que considera 
principios del posdesarrollo incorpora varios 
de los atributos del sistema milpa, como lógi-
ca diferente en cuanto fines y medios, como 
cultura y racionalidad, que incluye el vínculo 
con la naturaleza y su persistencia en otras 
culturas. Considera al postdesarrollo como un 
cambio de imaginarios, pero también como una 
serie de preguntas y principios teóricos, como 
formas de acción y práctica política y social 
diferentes. Considera como puntos de partida 
que: “El «desarrollo» cese de ser el principio 
central que organiza la vida económica y social 
[...] Se cuestione efectivamente la pre-eminen-
cia del concepto de crecimiento económico y 
este como meta [...]Se desarticula paulatina-
mente en la práctica el modelo de desarrollo 
basado en la premisa de la modernización, 
la explotación de la naturaleza como ser no 
vivo, los mercados, la exportación, y la acción 
individual […] Se reconozca una multiplicidad 
de definiciones e intereses alrededor de las 
formas de sustento, las relaciones sociales, y 
las prácticas económicas [...]se procede desde 

un principio de cosmovisiones relacionales 
(como las que subyacen las cosmovisiones y 
prácticas de muchos grupos indígenas, negros, 
y campesinos, y de las formas comunales de 
algunos grupos urbanos, así como la ecología), 
en vez de la cosmovisión dualista que separa 
seres vivientes de no vivientes, humano de lo 
no humano, individuo y comunidad […] Se 
establezca un diálogo inter-cultural alrededor 
de las condiciones que podrían devenir en un 
pluriverso de configuraciones socio-naturales, 
es decir, una multiplicidad de propuestas y 
visiones”. (Escobar, 2010, p. 30).
Su teoría del pos-desarrollo, anunciaría un 
quiebre paradigmático, que Toledo anuncia 
como crisis de la modernidad: para sostener 
enfáticamente que “Mientras no existan pro-
puestas alternativas de conocimiento científico 
no podrá remontarse la crisis; el conocimiento 
seguirá encadenado al capital” (Toledo, 2012, 
p. 3). Entre sus tesis, incorpora la crítica al 
racionalismo: “Pero el imperio de la razón, 
generó a su vez una nueva contradicción. El 
racionalismo, que ineludiblemente separa al 
sujeto del objeto de su observación y análi-
sis, profanó una visión del mundo que había 
prevalecido y operado exitosamente durante 
el largo pasado, y quebró la unidad que existía 
entre individuo, sociedad y naturaleza. Esta 
vez la visión secularizada, objetiva y científica 
de la realidad, prometió mitigar la angustia 
mediante una oferta tentadora: la construcción 
de un mundo pleno de satisfactores, cómodo y 
seguro, donde quedarían satisfechas la mayor 
parte de las necesidades”(Toledo, 2010, p. 4).
Al señalar Toledo la separación sujeto objeto, 
incorporar la visión del mundo y sus relaciones, 
coloca en la arena de discusión y en la necesi-

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



26								             

dad de propuestas alternativas a la ontología 
y la epistemología, es decir que, para elabo-
rar propuestas alternativas de conocimiento  
científico, se requiere ver de otra manera los 
objetos y sus relaciones. En ese sentido, los 
autores coinciden en mirada crítica las premisas 
de la modernidad, para revalorizar la raciona-
lidad que subyace en las prácticas de grupos 
étnicos, y sectores populares. 
Desde Europa, la preocupación pareciera cen-
trarse en la posibilidad del colapso. Proponen 
al descrecimiento como única alternativa a 
esta situación de locura colectiva que niega el 
inminente colapso ecológico, de la economía, 
de la política, de la sociedad, y de la persona hu-
mana. La teoría del decrecimiento, en opinión 
de Valencia, se trata: “… del abandono de una 
religión: la religión de la economía, del crec-
imiento, del progreso y del desarrollo; significa 
una bandera [el descrecimiento] bajo la cual se 
agrupan aquellos que han iniciado una crítica 
radical del progreso y el desarrollo” (Valencia, 
2007, p. 3). Para Latouche (2012) implica la 
deconstrucción del pensamiento económico, 
para agregar que hace falta otra economía. La 
búsqueda desde Europa, coincide con la amer-
icana e reconocer la necesidad de otra lógica, 
el rechazo a la mercantilización de la vida, así 
como el admitir, pero sobre todo internalizar, 
los límites que imponen los recursos naturales 
no renovables y los derivados de la rapidez de 
regeneración de los renovables, a las posibili-
dades de producción. 
Partiendo de diferentes preocupaciones, o des-
de diferentes ópticas la búsqueda de salidas al 
modelo actual parece orientarse al cambio de 
mirada, o de pensamiento si se quiere superar 
la incapacidad de pensar más allá de dar solu-

ciones modernas a los problemas modernos 
(Santos, 1995). Boaventura do Santos consid-
era que estamos trascendiendo el paradigma de 
la modernidad en dos sentidos: epistemológica-
mente y socio-políticamente al menos pareciera 
haber un grupo amplio de académicos y de 
organizaciones sociales que consideran nece-
sario romper el paradigma moderno y encontrar 
otras formas de racionalidad.
Inscrita en esa búsqueda considero importante 
observar al sistema milpa, no solo como una 
forma productiva sino como una forma de 
mirar al mundo, y de construcción de habitus 
que supone una cultura y una posibilidad de 
racionalidad “una forma enteramente diferente 
para la creación de la vida biológica, social 
y económica (Escobar, 2010, p. 190). Final-
mente: “[…] lo moderno es un engendro de 
apenas unos trescientos años. Un origen difícil 
de precisar pero que se ubica en algún punto 
donde confluyen industrialismo, pensamiento 
científico, mercado dominado por el capital y 
uso predominante de energías fósiles. A pesar 
de esta frontera difusa, vista en la perspectiva 
de la historia de la especie En unas cuantas dé-
cadas se pasó de un metabolismo orgánico a un 
metabolismo industrial” (Toledo, 2010, p. 358).
En consecuencia, puede volver a cambiar…
cambiar la mirada, es volver la cara hacia la 
milpa, tal vez no para vivir como campesinos, 
pero para aprender a ver la realidad en términos 
de complementariedad, asociación, diversidad 
e interdependencia.

Notas

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          27

1.   	 Coloco entre corchetes el término pro-
ducción, para indicar que refiere a pro-
ducción-distribución-consumo. Marx lo 
habría definido como la identidad consu-
mo-producción, la datación etnográfica 
por su parte ha registrado innumerables 
ejemplos de la vinculación entre las es-
tructuras de producción, distribución y 
consumo (véase Godelier, 1977)

2.   	 Concepción Zempoaltecatl, comunica-
ción personal tesis doctoral en proceso.

3.  	 Para una revisión de la teoría de las 
necesidades y el cuestionamiento de 
la distinción entre básicas y derivadas 
véase Boltvinik (2007); Elizalde (2006) 
y Max-Neff (1990).

Bibliografía

Aguirre Beltrán, G. 

1953    	 Formas de Gobierno Indígena. 

México: Imprenta Universitaria,.

Alavi, H. 

1976  	 Las clases campesinas y las lealtades 

primordiales. Barcelona: Anagrama.

Altieri, M. 

1999 	 Agroecología: Bases científicas 

para una agricultura sustentable. 

Montevideo: Editorial Nordan–

Comunidad.

2015 “Origen y evolución de la agroecologia 

en America latina”. LEISA. Revista 

de agroecologia 10, 7- 8 https://

www.leisa-al.org/web/index.php/

socla/1665-origen-y-evolucion-de-

la-agroecologia-en-america-latina-2.

Anaya Lang, L. 

2006   “La química que entreteje a los seres 

vivos”. Ciencias 83, 4-13.

Avila, A. 

2008  “Gobierno local y comunidades 

indigenas en San Luis Potosí”. 

Reunión Internacional sobre 

Gobiernos Locales Contemporáneos 

en América Latina. Oaxaca: Instituto 

de Investigaciones Sociológicas de la 

Universidad Autónoma Benito Juárez 

de Oaxaca y el México Institute 

del Woodrow Wilson Center For 

International Scholars.

Barabas, A. 

2001  “Traspasando fronteras:los migrantes 

indígenas de México en Estados 

Unidos”. Obtenido de Les Cahiers 

ALHIM: http://alhim.revues.org/

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



28								             

Bartolomé, M. 

1997   	 Gente de costumbre, Gente de Razon. 

La identidades etnicas en México. 

Mexico: Siglo XXI / INI.

Bartra, A. 

2009  “Hacer Milpa”. Revista Ciencias, núm. 

92-93, 42-45.

Bauer, A. 

2001  	 Somos lo que compramos. Historia 

de la Cultura Material en América 

Latina. México: Taurus.

Bauman, Z. 

2003  Trabajo, consumismo y nuevos pobres. 

Barcelona: Gedisa.

2005   Modernidad y Ambivalencia. México: 

Anthropos / UNAM / UCV.

Boege, E. 

2008   El patrimonio biocultural de los 

pueblos Indígenas de México. 

Hacia la conservación in situ de la 

biodiversidad y agrodiversidad en los 

territorios indígenas. Mexico: INI, 

Comisión Nacional para el desarrollo 

de ls Pueblos Indígenas.

Boltvinik, J. 

2007   Ampliar la mirada. Un nuevo enfoque de 

la pobreza y el florecimiento humano. 

México: CIESAS / COLMEX / Siglo 

XXI Editores.

Bourdieu, P. 

1987  	 Cosas dichas. Barcelona: Gedisa.

Celestino, E., R, A. V., y Lima, C. M. 

1985   	 Actas de Cabildo de Tlaxcala, 1547-

1567.Tlaxcala: Archivo General de la 

Nación : Instituto Tlaxcalteca de la 

Cultura : Centro de Investigaciones y 

Estudios Superiores de Antropología 

Social.

Collin Harguindeguy, L.

2021  	 “Industrialización y violencia contra 

las mujeres, E. E.-L. (2006). La 

quimica que entreteje a los seres 

vivos”. Ciencias 83, 4-13.

ColPos 

2005  Proyecto de Manejo sustentable 

de laderas. Mexico: INIFAP / 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          29

SAGARPA / SEMARNAP.

Coraggio, J. L. 

2009  	 “Economía del trabajo”. En: C. 

y. Cattani, Diccionario de la otra 

economía (págs. 133-144). Buenos 

Aires: UNGS /Altamira.

D´Alessandro, R. 

2017  	 “La práctica de la milpa, el ch’ulel y el 

maíz como elementos articuladores de 

la cosmovisión sobre la naturaleza”. 

Estudios de Cultura Maya, 271-297.

De la Garza, E. 

2000   	 Tratado latinoamericano de 

sociología del trabajo. México: El 

Colegio de México, FLACSO, UAM, 

FCE.

Díaz Gómez, F. 

2007  Comunalidad, energía viva del 

pensamiento mixe. México: UNAM.

Elizalde, A., y Salva, M. M. 

2006  	 “Una revisión crítica del debate sobre 

las necesidades humanas desde el 

enfoque centrado en la persona”. 

Polia (15), 1-24.

Escobar, A. 

2010  Una minga para el postdesarrollo: 

lugar, medio ambiente y movimientos 

sociales en las transformaciones 

globales. Lima: Universidad Nacional 

Mayor de San Marcos.

2014   La invención del desarrollo. Cauca: 

Universidad de Cauca.

Foucault, P. 

1968   Las palabras y la Cosas. México: Siglo 

XXI editores.

Gallardo-García, E. D. 

2012   “Lo público en los procesos comunitarios 

de los pueblos indígenas en México”. 

Polis, 31, 2-13.

García-Zamora, R. 

2007  “El Programa Tres por Uno de 

remesas colectivas en México”. 

Lecciones y desafíos. Migraciones 

Internacionales vol.4 no. 1 , 

http://www.scielo.org.mx/scielo.

script=sci65-89062007000100007.

Garibay, R. M. 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



30								             

1971  “Cultura, lenguaje y sociedad”. En: 

Kahn, El Concepto de cultura. 

Textos fundamentales. Barcelona: 

Anagrama.

Hinkelammert, F. 

2009 	 “Economía para la vida”. En: 

Diccionario de la otra economia 

(págs. 150-157). Buenos Aires: 

Altamira.

Ilich, I. 

2006   	 Obras Reunidas. México: FCE.

Korsbaek, L. 

1995  	 “La historia y la Antropología: el 

sistema de cargos”. Ciencia ergo 

sum, Vol. 2 N 2, 175-183.

2009  	 “El sistema de cargos en San 

Francisco Oxtotilpan”. En: L. K. 

Cámara, Etnografía del sistema de 

cargos en comunidades indígenas 

del Estado de México. Mexico: MC 

Editores.

Martínez-Luna, J. 

2002 	 “Comunalidad y Autonomía”. 

Gelatao: Estrategia por Revolución 

2011 	 Maiz  criollo, milpa y agrodiversidad”.

Ciencia  y  Desarrollo, http://

www.cyd.conacyt.gob.mx/255/

articulos/maiz-criollo-milpa-y-

agrobiodiversidad.html.

Geertz, C. 

1987  La interpretación de las Culturas. 

Barcelona: GEDISA.

Godelier, M. 

1976   Antropología y economía. Barcelona: 

Anagrama.

González de la Fuente, I. 

2011  “Comunidad, sistema de Cargos y 

proyecto social”. AIBR. Revista de 

Antropología Iberoamericana, vol. 6, 

núm. 1, enero-abril, 81-107.

González Varela, S. A. 

2015   “Antropología y el estudio de las 

ontologías a principios del siglo 

XXI”. Estudios sobre las Culturas 

Contemporáneas Época III. Vol. 

XXI. Número 42, , 39-64.

Goodenough, W. 

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          31

/ http://site.www.umb.edu/faculty/

salzman_g/Estrategia/.

Marx, K. 

1968 [1867]   El Capital. México: FCE.

Mauss, M. 

2009  	 Ensayo sobre el Don. Forma y función 

del intercambio en las sociedades 

arcaicas. Buenos Aires: KATZ.

Max-Neff, M. A. 

1990    	 El desarrollo a escala humana. 

Opciones para el futuro. Santiago: 

Zed Books.

Meillassoux, C. 

1977  	 Mujeres, Graneros y Capital. México: 

Siglo XXI Editores.

Millan, S. 

2005 	 “Los cargos en el sistema”. En: L. K. 

Hilario Topete Lara, La organización 

social y ceremonial (págs. 217-238). 

Mexico: MC Editores.

Montaño-Contreras, E. A. 

2017  	 “Apropiación de la naturaleza en 

el Sistema Milpa de Santa Catarina 

Lachatao, Oaxaca”. En: E. y. 

Guzman-Gomez, Estrategias e 

identidades productivas campesinas 

(págs. 127-138). México: AMER / 

UAN / Chapingo / UAM.

Montes-de-Oca, E. R. 

2017 	 “La familia agrícola y sus estrategias 

de reproducción”. En: E. y. Guzman-

Gomez, Estrategias e identidades 

productivas campesinas (págs. 91-

106). México: AMER.

Núñez-Madrazo, M. C. 

2018  	 “El maíz es sagrado, es nuestro 

sustento... “: La dimensión 

simbólica y ritual en la agricultura 

tradicional desde una perspectiva 

transdisciplinaria”. En: J. M. Laura 

Reyes Montes, Sistemas agrícolas 

tradicionales. Biodiversidad y cultura 

(págs. 145-178). Toluca: El Colegio 

Mexiquense.

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



32								             

Nutini, H. 

1981   	 Ritual Kinship, the structure and 

historical development of the 

compadrazgo system in rural 

Tlaxcala. Princeton: Princeton 

University Press.

Ostrom, E. 

2000  	 El gobierno de los bienes comunes. 

La evolución de las instituciones de 

acción colectiva. México: CRIM / 

UNAM / FCE.

Polanyi, K. 

2006  	 La gran Transformación. México: 

FCE.

Ponce-Serrano, S. 

2002  	 “Nutrición, sobrepeso y obesidad: 

algunas consideraciones desde 

la perspectiva de la salud 

pública”. Obtenido de Revista 

Universidad de Sonora: http://

www.revistauniversidad.uson.mx/

revistas/22-22articulo%202.pdf

Quijano, A. 

2008  “Solidaridad y capitalismo colonial/

moderno”. Otra Economía, Vol. II - 

Nº 2 - 1º semestre, 12-17.

Robichaux, D. 

2005  “Identidades cambiantes: “indios” 

y “mestizos” en el Suroeste de 

Tlaxcala”. Relaciones. Estudios de 

historia y sociedad, vol. XXVI, núm. 

104, 58-104.

Saamah, A. 

2012   	 The Happy Planet Index. Informe 

de 2012. Un índice de bienestar 

sostenible. New Economics 

Foundation.

Sandoval, E. 

2005  “La organización social indígena 

mazahua”. En: Topete, La 

organizacion social y ceremonial 

(págs. 261-281). México: MC 

Editores.

Santos, B.

1995   	 Toward new common sense: 

Law Science and politics in the 

paradigmatic transitión. New York: 

Rout Ledge.

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          33

Shiva, V. 

2006   	 “Las dos pobrezas”. Sin permiso, 2.

Smith, A. 

1776   	 An Inquiry into the Nature and Causes 

of the Wealth of Nations. 

Solis, E. A. 

1985   	 Actas del cabildo de Tlaxcala 1547-

1567. Tlaxcala: AGN / ITC.

Toledo, V. 

2010 “Las claves ocultas de la 

sostenibi l idad:transformación 

cultural, conciencia de especie y 

poder social”. En: T. W. Institute, La 

Situación del Mundo 2010: Cambio 

cultural. Del consumismo hacia 

la sostenibilidad (págs. 355-432). 

barcelona: Icaria.

Toledo, V. M. 

2012   “Diez tesis sobre la crisis de la 

modernidad”. Polis. Revista de la 

Universidad Bolivariana, vol. 11, 

núm. 33, 1-7.

Touraine, A. 

2000   Crítica de la Modernidad. México: 

Fondo de Cultura Económica.

Turner, V. 

1974  	 Fields, drama and metaphors, 

symbolic action in human society. 

Ithaca: Cornell University Press.

Resumen
El articulo analiza como el llamado 

sistema milpa, basado en la diversidad y la 
complementariedad, además de consistir en 
un modelo de baja entropía por operar con su 
propia energía, y altamente resiliente, resulta 
más “eficiente” que el monocultivo, pues en 
parcelas pequeñas proporciona bienes suficien-
tes para la reproducción social de una familia. 
Se sostiene que ha sido perseguida y reprimida 
desde las políticas públicas orientadas a pro-
mover la inserción al mercado y, en contrapar-
tida, la necesidad de revalorarla, entendiendo 
que responde a un modelo diferente, la lógica 
reproductiva, cuyo objetivo es la satisfacción 
de las necesidades, de los miembros de la Uni-
dad Doméstica. En ese sentido, se argumenta 
y pretende demostrar, a partir de estudios de 
caso en Tlaxcala-México, como constituye una 
lógica de pensamiento, basada en la diversidad 
y la complementariedad, que se opone al pens-
amiento racional-cartesiano, que se funda en la 
oposición y la singularidad. Como lógica de 
pensamiento no se aplica exclusivamente a la 
producción agrícola, sino a los demás campos 
de la vida social. El comunitarismo y la unidad 
doméstica serían referentes de la existencia de 

LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



34								             

sujetos colectivos, más que individuales, mien-
tras que el sentido de la producción, entendido 
como lógica reproductiva, proporcionar el buen 
vivir de tales sujetos colectivos. Se argumenta 
y pretende demostrar que se trata de una racio-
nalidad fundada en premisas diferentes, es decir 
otra epistemología, cuyas ventajas radican en 
la densidad de las relaciones sociales y con la 
naturaleza y sus desventajas el autoritarismo 
comunitario.
Palabras clave: milpa, lógica económica, 
comunitarismo, unidad doméstica, buen vivir

LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 



          35LA MILPA COMO ALTERNATIVA SUSTENTABLE (...)



36								             LAURA COLLIN HARGUINDEGUY 


