
                                                                     SCRIPTA ETHNOLOGICA, Vol. XLIII ,  Bs. As., pp. 57-      	

 

 74

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS. UNA LECTURA CONJUNTA 
AL SUR DEL SUR

Carolina Espinosa Rubiano*

Summary: Approaching the work of Boaventura de Sousa Santos implies reflecting on the theoretical-meth-

odological proposal of one of the most prominent figures of postcolonial theory, while at the same time it 

requires beginning to reconstruct the remarkable empirical-political trajectory that accompanies his thought. 

This article considers the conjunction of both dimensions as the essential foundation for understanding the 

dynamics of social transformation today, through the analysis of political, socio-economic and cultural 

processes, from the postcolonial perspective that the author presents.

Keywords: Decoloniality,  post-colonial perspective, subaltern studies.

Introducción
“Historia… la historia no es más que garabatos que 

escriben los hombres y mujeres en el suelo del tiempo. 

El Poder escribe su garabato, lo alaba como escritura 

sublime y lo adora como verdad única. El mediocre 

se limita a leer los garabatos. El luchador se la pasa 

emborronando cuartillas. Los excluidos no saben es-

cribir… todavía.” 

Subcomandante Insurgente Marcos, 

México, 18 de mayo de 1996

Una mirada “al Sur del Sur” de la obra 
de Boaventura de Sousa Santos supone no sólo 
la reflexión de los aportes más significativos 
de su trabajo, sino la comprensión de la rele-
vancia teórico-metodológica que incluye un 
notable activismo político-social. De ahí que 
la pertinencia histórica de su obra se inscriba 
en el proyecto colectivo de pensamiento co-
nocido como “pensamiento decolonial”, que 
involucra a varios autores y miradas orientadas 
a subvertir los criterios epistemológicos ligados 

al eurocentrismo y las asimetrías de poder en-
carnadas por las lógicas de la colonialidad. En 
este sentido, el articulo recorre los conceptos 
nodales del trabajo académico del autor y con 
ello su aporte a la construcción de Otras formas 
de pensar/hacer/generar conocimiento como 
una labor urgente en nuestro presente. 
Doctor en Sociología del Derecho, nacido en 
1940 en Coímbra, Portugal, acumula numero-
sas publicaciones y una brillante trayectoria 
como catedrático e investigador. En la actuali-
dad desempeña sus actividades en la Facultad 
de Economía de la Universidad de Coímbra, 
donde dirige el proyecto ALICE (1), además 
es Director del Centro de Estudios Sociales 
de dicha casa, y Coordinador Científico del 
Observatorio Permanente de la Justicia Portu-
guesa. Es profesor visitante de la Universidad 
de Wisconsin-Madison de Estados Unidos, de 
la Universidad Federal de San Pablo en Brasil, 
Universidad de Los Andes en Colombia y en 
la London School of Economics en Inglaterra, 

*  I D A E S - U N S A M .  E - m a i l :  c a r o e s p i n o s a r u b i a n o @ g m a i l . c o m .  O R C I D :  h t t p s : / / o r c i d . o r g / 

0000-0002-3133-2951



58								             

entre otras.
Para llevar a cabo un raudo recorrido a lo largo 
del despliegue crítico que el autor propone, 
nos detendremos puntualmente en dos fases o 
momentos complementarios. Por un lado, la 
fase del intelectual, el científico y el pensador; 
y por otro, su propia biografía proyectada so-
bre el terreno, la preponderante valoración de 
la experiencia social y la acción participativa.
Se puede afirmar que su obra, al igual que la 
de otros intelectuales en la misma línea (Matu-
rana, Casanova, Quijano, etc.) se encuentra en 
sintonía con la propuesta de Wallerstein (1996), 
el cual analiza las limitaciones de las ciencias 
sociales para abordar el estudio de la realidad 
social del mundo contemporáneo, dado que 
se encuentran cerradas a la comprensión (2). 
Dicho autor enuncia la necesidad de abrirse a 
nuevas posibilidades, desarrollar nuevos fun-
damentos epistemológicos, e “impensar” las 
ciencias sociales. Dejando al descubierto que 
el problema radica entonces en las categorías 
y axiomas con las cuales se construye el cono-
cimiento social, y que constituyen un llamado 
al surgimiento necesariamente creativo de un 
nuevo paradigma a largo plazo (Wallerstein, 
1996).
Siguiendo esta línea, la obra se posiciona en 
lo que él mismo define como un momento de 
“transición paradigmática” es decir, una pro-
puesta que trasciende los límites clásicos de 
la teoría y los estándares metodológicos con 
miras al desarrollo de una investigación social 
emergente: “Conocer desde el Sur” (de Sousa 
Santos, 2008); cuya inquietud viene desarro-
llando desde la publicación de “Um discurso 
sobre as Ciências na trasformação para uma 
ciência pós-moderna” (1987) marcando el 

punto de partida para las bases reflexivas que 
construyen su propuesta epistemológica. 
Así, la posmodernidad nos encuentra entonces 
frente a una crisis en las bases del conocimiento 
científico, social y filosófico en América Latina 
y la necesidad de replantear la propia subalter-
nidad, impulsando la crítica a la “colonialidad 
del poder” (Quijano, 1997) y construyendo las 
bases del pensamiento decolonial, frente al ago-
tamiento de la llamada modernidad europea, 
cuyos fundamentos epistemológicos “univer-
salizados” se desmoronan desde el siglo XVI.

Colonialidad, modernidad y capitalismo
Siguiendo a Martinez Andrade “la co-

lonialidad, la modernidad y el capitalismo son 
fenómenos entralazados que han configurado 
diferentes relaciones de dominación, diversos 
mecanismos de control y múltiples patrones 
de explotación a favor de los intereses de las 
élite” (2011, p. 4). Por lo que desandar este 
camino demanda la necesidad de generar un 
reencuentro entre las ciencias sociales y otras 
formas del saber, aportando a la transformación 
del conocimiento nuevos aires de emancipa-
ción. En síntesis, un entrecruzamiento teórico, 
metodológico y político, que revalorice todo 
aquello que, en el marco de la consolidación 
del modelo científico hegemónico, se excluye 
y etiqueta como no científico, por ejemplo, el 
sentido común y las llamadas humanidades. 
La crítica a la forma de producir conocimien-
to, intenta repensar los presupuestos teóricos 
relacionados a la validación del conocimiento 
científico tradicionalmente definido, así como 
el énfasis en aspectos tales como la clasifica-
ción de la complejidad, el ordenamiento del 

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          59

caos y la sistematización, que hacen parte de 
una forma de ver el mundo en particular. Estas 
premisas se trasladan a la sociedad en términos 
del auge del determinismo mecanicista, privi-
legiando el dominio y la transformación de la 
realidad, antes que la comprensión profunda de 
ella. Generando un tipo de conocimiento con 
carácter utilitario, universalista y funcional, 
afín a un horizonte cognitivo más adecuado a 
los intereses de la burguesía ascendente. En ese 
sentido: “Pautada por las condiciones teóricas 
y sociales a las que me he referido, la crisis del 
paradigma de la ciencia moderna no constituye 
un pantano ceniciento de escepticismo o de 
irracionalismo. Es, mejor, el retrato de una 
familia intelectual numerosa e inestable, pero 
también creativa y fascinante, en el momento 
de despedirse, con algo de dolor, de los luga-
res conceptuales, teóricos y epistemológicos, 
ancestrales e íntimos, pero ya no convincentes 
o seguros una despedida en busca de una vida 
mejor en camino hacia otros parajes donde el 
optimismo esté más fundado y la racionalidad 
sea más plural, y donde, finalmente, el cono-
cimiento vuelva a ser una aventura encantada. 
La caracterización de la crisis del paradigma 
dominante trae consigo el perfil del paradigma 
emergente” (de Sousa Santos, 2003, p.81) 
El perfil del paradigma emergente al que de 
Sousa Santos invita, implica transitar nuevas 
vías cognitivas -no por ello menos eficaces o 
rigurosas científicamente- que se direccionan 
hacia un ejercicio especulativo donde la pro-
puesta es el diseño de algo alternativo, creativo 
e imaginativo en términos sociológicos. Es 
decir que lo emergente debe incluir no sólo 
un cambio en las ciencias, sino también una 
transformación a nivel social, en términos del 

autor: “un paradigma de conocimiento prudente 
para una vida decente” (Ibid, p.82).
La crisis se encuentra entonces fundamenta-
da en las lógicas que permitieron que, desde 
mediados del siglo XIX con la convergencia 
entre modernidad y capitalismo, el equilibrio 
entre regulación y emancipación ingrese en un 
histórico proceso de degradación. Donde dicha 
regulación, pronunció un despliegue excesivo 
del principio de mercado en detrimento de los 
principios de Estado y de comunidad. De modo 
que la teoría política consiguió concentrar 
bajo las nociones de ciudadanía y democracia 
participativa, dimensiones constitutivas del 
principio de comunidad tales como la parti-
cipación y la solidaridad. Siendo esta última 
diluida en las políticas sociales competencia 
única del Estado, por cierto, un mecanismo por 
demás “eficiente” en los países desarrollados 
y capitalistas. 

Promesas Incumplidas
Para el autor la emancipación puede 

ser definida y representada según tres lógicas 
distintivas: la lógica estético-expresiva del arte 
y de la literatura, la lógica ético-práctica de la 
moral y el derecho, y la lógica cognitivo-ins-
trumental de la ciencia y la tecnología.
Respecto del análisis de la realidad a través de 
dichas lógicas, se observan grandes “promesas 
incumplidas” con sus respectivas consecuen-
cias aparejadas, por ejemplo, la promesa del 
dominio de la naturaleza y de su uso para el 
beneficio común de la humanidad, condujo a 
una explotación excesiva y despreocupada de 
los recursos naturales y a la catástrofe ecoló-
gica. La promesa de una paz perpetua, basada 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



60								             

en el libre comercio y en la racionalización 
científica de los procesos de decisión y de las 
instituciones, condujo al desarrollo tecnológico 
de la guerra y al aumento sin precedentes de su 
poder destructivo. Y, por último, respecto a la 
lógica ética-moral la promesa de una sociedad 
más justa y libre, sustentada en la creación de 
riqueza, que conduce a la expoliación del lla-
mado “Tercer Mundo” y a un abismo cada vez 
mayor entre el Norte y el Sur (de Sousa Santos, 
2003, pp.13-14).
Atribuyendo a la racionalidad estético-expresi-
va, la representación de una mayor resistencia 
a la modernidad: “A mi entender, el carácter 
inacabado de la racionalidad estético-expresiva 
reside en los conceptos de placer, de autoría y 
de artefactualidad discursiva. La colonización 
del placer en la modernidad occidental se dio 
a través de la industrialización del ocio y de 
los tiempos libres, de las industrias culturales 
y de la ideología y práctica del consumismo. 
Con todo, fuera del alcance de la colonización, 
se mantuvo la irreductible individualidad inter-
subjetiva del homo ludens, capaz de aquello a lo 
que Barthes denominó jouissance, el placer que 
resiste al enclaustramiento y difunde el juego 
entre los seres humanos. Ha sido en el campo 
de la racionalidad estético-expresiva donde el 
placer, a pesar de su semi-enclaustramiento, se 
puede imaginar, desde una perspectiva utópica, 
como algo más que semi-liberado.”(Ibid, p.84).
Dejando entonces la comunidad y la racionali-
dad estético-expresiva como las señales a seguir 
en el diseño de una propuesta epistemológica 
que potencie sus características emancipadoras 
en pos de reestablecer un equilibrio entre ésta 
última y la regulación, y que de a la primera 
una mayor preponderancia. 

Crítica al Pensamiento Occidental Moderno, 
indolencias y sociologías.

Como puntapié inicial de esta crítica, de 
Sousa Santos (2010) rastrea en la modernidad 
occidental, lógicas y marcas coloniales que 
aún persisten; sustentando la definición de un 
particular tipo de pensamiento, el cual debe 
ser entendido como un paradigma sociopolí-
tico, aplicable en la arena de las sociedades 
metropolitanas, fundado sobre la tensión entre 
regulación y emancipación social. Deja en claro 
que, en los territorios coloniales, lo que opera 
es una dicotomía de otro orden, básicamente 
violencia y apropiación; cuestionando así el 
universalismo eurocéntrico en las posibles 
construcciones acerca del cambio social.
El desmoronamiento del Pensamiento Occi-
dental Moderno en tanto paradigma dominante 
y universal, nos permite observar la frecuente 
yuxtaposición de lógicas diferentes, a la hora 
de querer comprender hechos y fenómenos 
sociales con categorías, teorías y metodologías, 
que no han sido diseñadas para tal efecto: “La 
modernidad occidental, más allá de significar el 
abandono del estado de naturaleza y el paso a la 
sociedad civil, significa la coexistencia de ambos, 
sociedad civil y estado de naturaleza, separados por 
una línea abismal donde el ojo hegemónico, locali-
zado en la sociedad civil, cesa de mirar y de hecho, 
declara como no existente el estado de naturaleza.” 
(de Sousa Santos, 2010, p.34).
La negación de una parte de la humanidad es 
el sacrificio en el que se basa la afirmación de 
esa otra parte hegemónica que se considera a sí 
misma universal. De Sousa Santos, considera 
la existencia de una cartografía abismal, que 
divide al mundo en Norte y Sur, abandonando 
el plano geográfico yendo al metafórico, carac-

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          61

terizando al Sur como el plano/lugar/momento/
situación donde descansa el sufrimiento común 
de la humanidad y por ende coloca a todos los 
que sufren por causa de la dominación y la 
violencia en todas sus formas: “Como en el 
periodo colonial, el pensamiento moderno occi-
dental avanza operando sobre líneas abismales 
que dividen lo humano de lo subhumano, de tal 
modo que los principios humanos no quedan 
comprometidos por prácticas inhumanas. El 
colonialismo proveyó un modelo de exclusión 
que prevalece en el pensamiento y práctica 
occidental moderna.” (de Sousa Santos, 2010, 
p.36).
Por tanto, el conocimiento moderno occidental 
es para de Sousa Santos una razón indolente 
que debe transformarse en emancipadora (de 
Sousa Santos, 2009, pp.98-132). La crítica 
que él realiza se centra fundamentalmente 
en las ansias de totalidad que propugna una 
única cultura contenida bajo un conocimiento 
localizado, lo occidental como un todo, como 
el único conocimiento existente, englobante 
y definitivo: “Su visibilidad se erige sobre la 
invisibilidad de formas de conocimiento que no 
pueden ser adaptadas a ninguna de esas formas 
de conocimiento. Me refiero a conocimientos 
populares, laicos, plebeyos, campesinos o in-
dígenas al otro lado de la línea. Desaparecen 
como conocimientos relevantes o conmen-
surables porque se encuentran más allá de la 
verdad y de la falsedad.” (de Sousa Santos, 
2006a, p.33).
La “indolencia” de esta razón radica en que no 
tiene la necesidad de ejercitarse demasiado, es 
“perezosa” ya que no se detiene a contemplar 
la diversidad epistemológica inagotable del 
mundo, tornándose más que reduccionista, 

incluso llegando en algunos casos puntuales 
a ejercer una suerte de epistemicidio, tras no 
ejercer otra cosa más que el desperdicio de la 
propia experiencia. En este sentido, se plantea 
una contracción de la realidad, una negación 
para nada casual de un cúmulo determinado 
de experiencias y formas de vida que son 
decididamente invisibilizadas. Se trata de una 
producción de ausencias o inexistencias sobre 
las cuales se hace urgente su comprensión y 
visibilización a través de la sociología de las 
ausencias. Surgiendo entonces, en franca ba-
talla contra la visión hegemónica del mundo 
occidental que hasta aquí se nos presenta como 
válida y única bajo la forma de cinco monocul-
turas sobre las cuales vale la pena profundizar.
Realiza una clasificación que ejemplifica aún 
mejor la orientación de su pensamiento y nos 
acerca en lo cotidiano a una mayor compren-
sión de la construcción teórica/empírica: La 
primera dimensión a tener en cuenta es la del 
saber y del rigor, la segunda es la del tiempo 
lineal, la tercera es la naturalización de las di-
ferencias que ocultan jerarquías (de las cuales 
la clasificación racial, la étnica, la sexual y la 
de castas en India son hoy las más persistentes). 
La cuarta monocultura de producción de au-
sencia es la de escala dominante y la última es 
la monocultura del productivismo capitalista: 
“En la tradición occidental, esta escala domi-
nante ha tenido, históricamente dos nombres: 
universalismo y, ahora, globalización. ¿Qué es 
el universalismo? Sencillamente, es toda idea 
o entidad que es válida independientemente 
del contexto en el que ocurre. Por su parte la 
globalización es una identidad que se expan-
de en el mundo y, al expandirse, adquiere la 
prerrogativa de nombrar como locales a las 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



62								             

entidades o realidades rivales. Es decir, no hay 
globalización sin localización.” (Ibid, p.25).
La razón indolente se manifiesta de diferentes 
formas, de las cuales el autor retoma dos con 
particular atención: la razón metonímica y la 
razón proléptica.
La contracción restrictiva del presente, no es 
más que el producto por excelencia de la razón 
metonímica, la cual destruye conocimientos, 
reduce el tiempo a la lógica lineal, naturaliza 
diferencias, globaliza y justifica las prácticas 
y representaciones propias de la productividad 
capitalista. Básicamente, plantea el principio 
de exclusión dado que todo aquello que se 
encuentra por fuera de su totalidad homogénea 
es considerado inexistente.
Hay cinco formas de ausencias que crea esta 
razón metonímica: el ignorante, el residual, el 
inferior, el local o particular y el improductivo. 
Que, si bien les es propia, por oposición obte-
nemos el beneficio de desarrollar una Sociolo-
gía de las ausencias, tendiente a considerar la 
multiplicidad de experiencias, permitiéndonos 
expandir aquel presente pormenorizado y pre-
carizado del que venimos hablando. 
Respecto de la otra forma de indolencia enu-
merada, la razón proléptica, podemos decir 
que expande infinitamente el futuro bajo la 
certeza que nos brinda el progreso; una suerte 
de conocimiento anticipado del final de una 
historia que no es más que la proyección del 
tiempo individual finito, sobre la progresión 
del tiempo social infinito. Pronunciándose así 
aún más aquel abismo del que habla el autor, 
generando en la contrapartida una Sociología 
de las emergencias, la cual nos permitiría con-
traer el futuro homogéneo y vacío tal cual lo 
conocemos, para pensar en un futuro concreto 

real y con utopías que desafíen la realidad: por 
ejemplo, la ampliación simbólica de prácticas 
de resistencias alternativas de un pequeño 
movimiento social local, proyectada sobre una 
propuesta contrahegemónica global (de Sousa 
Santos, 2006b, p.30). 
Para de Sousa Santos la sociología en general 
no cuenta con las herramientas metodológicas 
y analíticas para estudiar objetos ausentes y 
mucho menos para entender como “alternativa 
creíble” las nuevas experiencias que se deben 
abordar. Esta herencia del positivismo, hace 
que las prácticas científicas avanzadas, supe-
riores, globales, universales y productivas, con 
las que las ciencias sociales aspiran abordar el 
mundo, procuren una sustracción del presente, 
dejando por fuera como no existente, invisible 
y “descredibilizada”, a mucho de la experiencia 
social. 
Si lo que se desea es revertir esta situación, 
hay que hacer un ejercicio dialéctico donde 
lo que está ausente se haga presente, y estén 
disponibles las experiencias que ya existen, 
pero son invisibles o no creíbles. La propuesta 
es entonces, una sociología insurgente donde 
la razón metonímica es confrontada por la So-
ciología de las ausencias y la razón proléptica 
lo es por la Sociología de las emergencias:“Lo 
que estoy proponiendo es un doble procedi-
miento: ampliar el presente y contraer el futuro, 
a través de procedimientos y herramientas que 
estamos discutiendo. El último problema es que 
la Sociología de las Ausencias y la Sociología 
de las Emergencias, van a producir una enor-
me cantidad de realidad que no existía antes. 
Vamos a confrontar con una realidad mucho 
más rica, todavía mucho más fragmentada, más 
caótica.” (Ibid, p.31).

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          63

La definición de estas sociologías con prome-
tedoras perspectivas de analizar una realidad 
cada vez más compleja, nos permite de cierta 
forma convertir el abismo (del que venimos 
hablando) en un charco pequeño, de fácil 
superación; constituyendo una ecología de 
saberes cuyo factor común es la diversidad en 
todas sus formas, la pluralidad y la heteroge-
neidad en tanto tal. Donde el conocimiento no 
es percibido como un simple compartimiento 
estanco, sino como una red de interconexio-
nes dinámicas donde confluye tanto la ciencia 
moderna como otros tipos de saberes no hege-
mónicos.Mediante esta propuesta, se impulsa 
el surgimiento de sujetos y visiones políticas 
del mundo, invisibilizadas hasta ahora y que 
permiten la creación de redes de resistencia 
global también contrahegemónicas. 

La resistencia pos abismal
El cosmopolitismo en términos del 

autor es una forma de resistencia pos abismal, 
e integra muchas de las lógicas que compone 
su propuesta emancipadora. Es decir, una 
forma cultural y política contrahegemónica 
globalizada, que reúne a sujetos y proyectos 
cuyas demandas superan los horizontes del 
capitalismo global. Este nuevo sujeto histórico 
debe entenderse a través de una nueva episte-
mología, la cual nos permita pensar al mundo 
en términos de cartografías que no diferencian 
lo metropolitano y lo colonial, sino que refle-
jen las lógicas de la sociedad contemporánea. 
Existe un Sur en el Norte y un Norte en el Sur. 
Nos encontramos en un mundo políticamente 
democrático y socialmente fascista (de Sousa 
Santos, 2003, pp.25-27).

Es el retorno de lo colonial y del colonizador 
que el autor observa desde la década de los 
setenta y ochenta, mediante una lógica de 
apropiación/violencia que va ganando fuerza. 
Las líneas antes abismales, ahora son difusas 
y cercanas, restringiendo derechos democrá-
ticos en pos de la seguridad, por ejemplo. De 
modo que la modernidad occidental se expande 
globalmente en la medida que viola todos los 
principios sobre los cuales fue históricamente 
fundamentada: soberanías nacionales vulne-
radas en nombre de la democracia, Derechos 
Humanos violados para ser defendidos y la vida 
destruida para ser preservada. 
Este retorno de lo colonial dibuja un nuevo 
paisaje entre zonas salvajes y civilizadas co-
existentes muchas veces, en la misma ciudad; 
al tiempo que es la creadora por excelencia de 
falsas conciencias: los oprimidos se disputan 
entre sí las migajas que son arrojadas por una 
minoría poderosa que los oprime, de modo que 
el obrero empobrecido de Estados Unidos, ve 
en el obrero empobrecido latino a su enemigo 
eligiendo a su opresor democráticamente para 
que construya muros que lo protejan. 
De Sousa Santos propone en este punto, un uso 
contra hegemónico de la ciencia hegemónica. 
En términos geopolíticos impulsa el surgimien-
to de la periferia del sistema mundo moderno, 
donde la creencia en la ciencia moderna presen-
ta grises, y la confluencia de conocimientos no 
científicos y no occidentales llega a prevalecer 
en las prácticas diarias.
Llegar a estas afirmaciones no es producto 
sólo de una reflexión teórica, sino que revela 
un corpus de aprendizaje basado en la propia 
experiencia del investigador en el campo. 
Su paso por numerosos países, en principio 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



64								             

siguiendo las huellas coloniales portuguesas, 
para luego abrirse a otros territorios periféricos, 
llevándolo a formular un ambicioso proyecto 
orientado a: “la reinvención de la emancipa-
ción”. El acompañamiento a heterogéneos mo-
vimientos sociales, prestando especial atención 
a su experiencia en Mozambique, Sudáfrica, 
India, Colombia, Brasil y Portugal; lo llevan 
a la identificación de iniciativas, estrategias 
y demandas, producto de la multiplicidad de 
experiencias orientadas siempre a la búsqueda 
de lo alternativo. 
Retomando la propuesta de transitar tanto el 
desarrollo teórico como el trabajo empírico 
del autor, cabe destacar su activa participación 
en el Foro Social Mundial (3) definido como 
un nuevo fenómeno político, al cual de Sousa 
Santos caracteriza como “un máximo exponen-
te del cosmopolitismo subalterno”. En él pudo 
observar de primera mano las redes solidarias, 
el diálogo transcultural y la riqueza en la he-
terogeneidad de conocimientos tradicionales 
y comunitarios, de los que dan cuenta los mo-
vimientos y organizaciones sociales presentes 
en dicho encuentro. 
Como resultado de este Foro, también se 
pueden destacar una serie de inquietudes y 
propuestas teóricas resumidas en los siguientes 
tópicos: democratización de la democracia, 
formas de producción alternativa, multicul-
turalismo, emancipación y justicia, defensa 
de la biodiversidad, medio ambiente y nuevo 
internacionalismo obrero, entre otras. 
En el marco de esta actividad, se han genera-
do un gran cúmulo de reflexiones, las cuales 
pueden encontrase en un trabajo publicado en 
2008, titulado: “Reinventando la emancipación 
social (EMANCIPA)”. Así como también las 

actividades y publicaciones, producto de la 
creación del centro de investigaciones lla-
mado ALICE, cuyo objetivo es teorizar y dar 
visibilidad (hacer emerger) tales experiencias 
alternativas. Este proyecto que comenzó en 
julio de 2011, cuenta con el apoyo financiero 
del European Research Council (ERC), una de 
las instituciones de financiación internacional 
más prestigiosas y competitivas para la investi-
gación científica, y tiene como base el Centre de 
Estudios Sociales (CES), Laboratorio Asociado 
de la Universidad de Coímbra.
Encontramos en ambas iniciativas, la expresión 
de un proyecto multidisciplinario que evidencia 
las diversas formas de construcción contrahe-
gemónica propias de los movimientos sociales 
periféricos, así como los principales focos de 
interés que de ellas se desprenden: el reclamo 
por los territorios indígenas, el racismo, los 
desplazamientos y demandas contra el patriar-
cado, entre otras.
Sin duda, estos modos de enfrentar las des-
iguales relaciones de poder que motivan el 
surgimiento y demandas de estos grupos, son 
de gran utilidad para de Sousa Santos en la bús-
queda de construir una teoría crítica en tiempos 
de globalización hegemónica; propuesta que 
desarrolla principalmente en su libro “Conocer 
desde el Sur” (2008).
En este trabajo, además de recopilar sus expe-
riencias en los países mencionados para apren-
der desde el Sur y reinventar una emancipación 
social, hace justicia a aquellos saberes invisi-
bilizados. La propuesta del autor es entonces 
planteada en clave epistemológica y presenta la 
dificultad que tienen las ciencias sociales para 
abordar los desafíos teóricos de la posmoder-
nidad. En este sentido, encara la búsqueda de 

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          65

un nuevo paradigma crítico, una nueva teoría 
política y una democracia de alta densidad que 
incluya a esos otros saberes y agentes ausentes 
hasta ahora, pero emergentes en su experiencia 
investigativa.
Conocer implica entonces reconocer en el Otro 
a un sujeto productor de conocimiento, creando 
una nueva relación simétrica y recíproca regida 
por un concepto ampliado de solidaridad. Este 
nuevo paradigma implica además de dicho 
reconocimiento, la aceptación del Otro y a su 
producto como creación activa y normativa; 
con lo cual se hace necesario construir una 
teoría de la traducción de modo que una cultura 
pueda hacerse entendible para otra. Aprender 
de las experiencias sociales periféricas nos 
lleva a pensar más allá de lo que se ha con-
siderado como realidad social en la tradición 
científica europea: salir del eurocentrismo es el 
desafío; y con esta premisa encara entonces su 
propuesta critica al conocimiento mismo: las 
Epistemologías del Sur.

Epistemologías del Sur
Como hilo conductor en su crítica al 

saber occidental, el autor introduce el con-
cepto de Epistemologías del Sur, proponiendo 
abandonar la mirada singular que caracteriza a 
dicho saber, el cual resalta como válida a una 
sola epistemología. Una propuesta tendiente 
a contemplar el fenómeno en plural, es decir 
considerar las diversas, incontables, heterogé-
neas y dinámicas epistemologías existentes. La 
novedad disruptiva en este planteo, radica en 
que ellas parten desde el Sur, aquel lugar que el 
mismo de Sousa Santos define en varios de sus 
escritos y conferencias, como el Sur anti im-

perial, la metáfora del sufrimiento sistemático 
producto del capitalismo, el colonialismo y el 
patriarcado: “Las Epistemología del Sur son el 
reclamo de nuevos procesos de producción, de 
valorización de conocimientos válidos, cientí-
ficos y no científicos, y de nuevas relaciones 
entre diferentes tipos de conocimiento, a partir 
de las prácticas de las clases y grupos sociales 
que han sufrido, de manera sistemática, des-
trucción, opresión y discriminación causadas 
por el capitalismo, el colonialismo y todas 
las naturalizaciones de la desigualdad en las 
que se han desdoblado; el valor de cambio, la 
propiedad individual de la tierra, el sacrificio 
de la madre tierra, el racismo, al sexismo, el 
individualismo, lo material por encima de lo 
espiritual y todos los demás monocultivos 
de la mente y de la sociedad –económicos, 
políticos y culturales– que intentan bloquear 
la imaginación emancipadora y sacrificar las 
alternativas.” (de Sousa Santos, 2011, p.16); 
“Su propuesta es entonces, una reflexión crea-
tiva acerca de la realidad, cuyo objetivo es el 
diagnóstico crítico del presente y la posibilidad 
de reconstruir, formular y legitimar alternativas 
para una sociedad más justa y libre.” (de Sousa 
Santos, 2009).
El empeño por complementar las propuestas 
teóricas con un plan de acción concreto, resul-
ta disruptivo frente a las enquistadas lógicas 
acuñadas durante siglos y advierte sobre ciertas 
situaciones que se desean cambiar, así como 
los pormenores de una transformación que no 
se resuelve rápidamente. Sin considerar sólo 
la dimensión material, agrega otras en el orden 
de las mentalidades, de las sociabilidades, de 
las maneras de vivir / convivir, que permean 
la cotidianidad de millones de personas: “No 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



66								             

se trata de igualar todas las formas del saber al 
conocimiento científico, sino de ser flexibles 
en las formas de validez de éstos. Quizá para 
ciertos espacios-tiempos muy concretos sea 
más relevante un tipo de conocimiento enrai-
zado en lo local, en lo histórico e incluso en lo 
moral; por tanto, su mecanismo de validación 
no tiene que responder necesariamente a los 
de la ciencia dominante. Lo importante para 
de Sousa Santos, entonces, a partir de estas 
nuevas formas de concebir y hacer operativo el 
conocimiento, es asediar de diversas formas a 
la totalidad. Dicha totalidad no se ha totalizado 
y nunca lo hará. Siempre será una totalidad 
abierta y la intención del conocimiento será 
asediarla sabiendo sus propios límites.” (Or-
tega Reyna, 2009, p.368).
Comenzar por descolonizar nuestro propio 
aprendizaje y la forma como se accede a la 
producción de las ciencias sociales es la raíz 
de esta nueva reflexión. Afirmar que el cono-
cimiento clásico en occidente no se originó 
exclusivamente en Grecia y reconocer que 
existieron otros polos filosóficos, sociológicos 
y teológicos más allá de lo que consideramos 
“la cuna de la civilización”. 
Es necesario rechazar todo planteo que conduz-
ca al trazado de una teoría general y entender 
que vivir y estudiar la vida social implica valo-
rar la diversidad de la misma; incluso a sabien-
das que el desarrollo de una teoría descolonial 
tampoco es la solución mágica que lo explica 
todo, ni mucho menos pretender que encierre 
en sí misma todos los saberes y cosmovisiones 
de este “Sur” cada vez más visible a la luz de 
esta lectura conjunta. 
Aceptar esta imposibilidad, a la vez que se 
plantea un modelo de producción de conoci-

miento abierto y dinámico, es el primer paso 
para evitar la comprensión monolítica de la 
modernidad occidental. En el marco de dicha 
lógica selectiva, se han dejado atrás algunos 
planteos críticos provenientes no sólo desde 
el “nuevo mundo”, sino también desde otros 
lugares: África e India, por ejemplo. Esta lógica 
también empobreció el mismo pensamiento del 
colonizador, ya que, en esta empresa violenta 
de imposición y apropiación, siempre se des-
cartaron las críticas desde el interior mismo de 
occidente. Entonces, de eso se tratan las Epis-
temologías del Sur, de cuatro procedimientos 
que sirven como vías de acceso a la crítica del 
pensamiento occidental: la ecología de saberes, 
la sociología de las ausencias, la sociología de 
las emergencias y como corolario el ejercicio 
de traducción intercultural.
Así, la propuesta requiere del estudio riguroso 
de cada una de las dimensiones enunciadas y 
sobre todo de un fuerte compromiso por parte 
del investigador. Lo cual le permitirá transitar 
por los límites que emergen de las diferentes 
concepciones acerca de la realidad social, y a 
su vez experimentar que todo conocimiento 
que se desprende de ellas es incompleto. Mirar, 
analizar, estudiar, producir e intervenir desde 
estas alternativas complejas.
Transitar las Epistemologías del Sur, supera los 
conflictos dicotómicos de las aproximaciones 
teórico-metodológicas occidentales: individuo/
sociedad, naturaleza/cultura y tradición/moder-
nidad, por citar algunos de los más frecuentes y 
relevante; y en un sentido práctico, esto no es 
más que incorporar la diversidad interpretativa 
como motor de la descolonización, la desca-
pitalización y la despatriarcalización, como 
principales objetivos. 

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          67

Crónica de una resistencia anunciada: El 
conocimiento nacido en la lucha

Resulta prácticamente imposible rea-
lizar un recorrido total del pensamiento y la 
obra de Boaventura de Sousa Santos, sin tocar 
al menos tangencialmente el tema de la justicia 
cognitiva; un recurso utilizado y desarrollado 
por el autor en diferentes publicaciones, entre-
vistas y conferencias.
Optar por las Epistemologías del Sur, como ya 
se ha anticipado, implica repensar la historia 
sobre la base de una subalternidad multisituada 
y multidireccional. Existe un problema episte-
mológico de base, una injusticia cognitiva, un 
proceso de destrucción simbólica, sin el/los 
cual/es el conocimiento hegemónico no puede 
ser pensado como tal. El gran hallazgo científi-
co de este tiempo – remarca el autor también en 
diferentes oportunidades- está cimentado sobre 
la base de un epistemicidio, es decir, la muerte 
intencional y objetivada de otros tipos de cono-
cimiento. Los cuales se deben “rescatar” si para 
poder contemplar al mundo con otros ojos, o al 
menos con otras lentes interpretativas.
En sintonía con las ideas que se han destacado 
hasta acá, en este apartado, se retoma el tra-
bajo de García Chueca (2014) sobre el autor. 
Como resultado de este análisis, y a modo de 
conclusión, la autora enuncia que, en la actual 
etapa histórica de transición paradigmática, hay 
síntomas de alternativas y varias luces débiles 
en el mundo, que, a pesar de su fragilidad, 
son capaces de iluminar el camino hacia estas 
nuevas formas de sentir, hacer y pensar. Y en 
esta metáfora que a veces aparecen como micro 
reflejos, logran direccionarse a nuevas formas 
de emancipación social, contribuyendo a hacer 
un poco reales “esos mundos posibles” a los 

que no hay que renunciar.
En este sentido, de Sousa Santos realiza una 
crítica sobre el rol de la Universidad en el siglo 
XX, y coincidentemente con todo lo enunciado 
hasta ahora acerca de su metodología de tra-
bajo, dicha exposición no sólo descansa en la 
realización de una crítica per sé, sino que tam-
bién se orienta hacia la recomendación de una 
serie de pautas a tener en cuenta para repensar 
y reformular los modelos de construcción y 
transmisión de conocimiento; para lograr que 
la Universidad (pública) ofrezca respuestas 
a los “desafíos sociales” de este tiempo: “La 
universidad se concentra históricamente en el 
conocimiento después de la lucha, es decir, el 
conocimiento del vencedor de las luchas. Por 
el contrario, el conocimiento nacido de las 
luchas es el conocimiento abierto, de disputa 
entre los que pueden ser vencedores y los que 
pueden ser vencidos. Si bien es difícil incor-
porar este tipo de conocimiento en el interior 
de las universidades, es un paso importante 
darnos cuenta de que nos falta. Tenemos que, 
sin dejar de analizar críticamente la validez de 
la ciencia, que es muy importante, conocer sus 
límites externos, pensando que esos límites son 
hoy más visibles que nunca.” (4) .
En el año 2007 con el apoyo y la cooperación 
financiera de la Agencia Sueca para el De-
sarrollo Internacional (ASDI), se publica en 
Bolivia la cuarta edición (en castellano) del 
libro “La Universidad en el siglo XXI: Para 
una reforma democrática y emancipatoria de 
la Universidad”. Sin lugar a dudas, una obra 
fundamental para la reflexión acerca de una 
de las instituciones con mayor peso simbólico 
de la modernidad, que cobra importancia y 
pertinencia a la hora de sentar las bases para el 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



68								             

debate respecto del rol que debe ocupar, frente 
a las profundas transformaciones políticas y 
sociales que en ese momento (y hasta ahora) 
enfrenta dicho país sudamericano. 
A grandes rasgos la Universidad como institu-
ción “moderna”, se debate entre la necesidad 
de una Reforma Universitaria, que llame a su 
transformación en pos de responder creati-
vamente a los desafíos de la sociedad que la 
contiene y habita; y un proceso actual de Contra 
reforma que la convierten sólo en un aparato 
funcional a las necesidades del mercado, des-
truyendo su carácter público y mercantilizando 
su quehacer (5). Donde el conocimiento se 
convierte en mercancía medida con criterios 
meramente cuantificables, en términos de pro-
ductividad, eficacia y aplicabilidad al mercado, 
estableciendo entonces un valor de intercambio 
que a través de instrumentos como la enseñanza 
y la investigación, debe generar ganancias para 
entonces estar bien calificados en rankings in-
ternacionales, y convertir al conocimiento en 
un bien intercambiable: “En la última década 
comenzaron a alterarse significativamente las 
relaciones entre conocimiento y sociedad y 
las alteraciones prometen ser profundas hasta 
el punto de transformar las concepciones que 
tenemos de conocimiento y de sociedad. Como 
dije, la comercialización del conocimiento 
científico es el lado más visible de estas alte-
raciones. Pienso, sin embargo, que a pesar de 
su gran espectro, ellas son la punta del iceberg 
y que las transformaciones en curso tienen un 
sentido contradictorio y las implicaciones son 
múltiples y son, inclusive, de naturaleza epis-
temológica.” (de Sousa Santos, 2007, p.43).
Efectivamente, lo que subyace a esta “punta 
del iceberg” no es otra cosa que el proyecto 

neoliberal, que para de Sousa Santos, se viene 
expandiendo en el continente desde hace más 
de treinta años; y cuyo objetivo primordial, es 
la sumisión del Estado Nacional a las imposi-
ciones económicas en función de la expansión 
del capitalismo global. Contexto en el cual 
las políticas económicas y sociales - donde 
la educación venía siendo prioritaria desde la 
misma fundación de los Estados nacionales 
latinoamericanos - pasaron a un segundo plano 
dejando para su gestión a entidades privadas 
constituidas para tal fin desarticulador.	
Para la Universidad Pública, las consecuencias 
de la implementación de las lógicas de este 
modelo político-económico, incluyen no sólo 
una crisis de financiamiento, sino también 
constituyen una pesada influencia en términos 
de la definición de prioridades de investigación, 
de curricula y de oferta académica, ya sea en el 
campo de las ciencias sociales y humanísticas, 
como en las ciencias naturales, más aún si las 
últimas se encuentran vinculadas con proyectos 
de desarrollo tecnológico.
En otras palabras, la propuesta de De Sousa 
Santos pretende dar respuestas a las demandas 
sociales que atañen a la democratización del 
conocimiento, a través de la inclusión de grupos 
sociales y saberes hasta ahora excluidos e invi-
sibilizados por la educación superior. Eso que 
el autor denomina sociología de las ausencias, 
en la que incluso las ciencias sociales tienden 
a ocupar planos marginales bajo la lógica eco-
nomicista del conocimiento. 
Se trata de enfrentar la relación unilateral 
universidad-sociedad por un nuevo vínculo de 
interacción en la producción de conocimiento. 
No es la universidad quien interpela a la so-
ciedad unilateralmente, sino que se trata de un 

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          69

tipo de vinculo dialéctico donde es la sociedad 
quien interpela a la universidad, esperando y 
produciendo a la vez respuestas. La idea es 
pensar en términos de una globalización con-
trahegemónica universitaria que revalorice a 
la universidad como bien público, donde se 
forman seres humanos y no capital humano, 
y donde lo que se produzca sea conocimiento 
independiente y creativo en dialogo constante 
con la comunidad. La pregunta se orienta aho-
ra a caracterizar ¿quién debe movilizar esta 
reforma y cuáles serán las herramientas para 
llevarla a cabo? 
En primer lugar, la universidad misma debe 
liderar este proceso a través de una autoevalua-
ción en cooperación con pares internacionales, 
que ayuden a delimitar objetivamente los limi-
tes internos (lo que conoce sobre la realidad) 
y externos (los que conocen otros aspectos 
de la realidad y están excluidos). La realidad 
es plural como el conocimiento es plural, 
afirma de Sousa Santos en la mayoría de sus 
intervenciones, y para el caso que analizamos 
aquí toma forma redefiniendo el rol social de 
la ciencia, reconociendo otros conocimientos 
no científicos, lo que llama ecología de los 
saberes. Siguiendo esta línea, el autor caracte-
riza de evidente, al hecho de que vivimos en 
un contexto donde la universidad ya no ocupa 
el lugar privilegiado como única institución 
productora de conocimiento de alto valor y se 
ve obligada a competir con otras instituciones, 
centros y organismos que pelean su hegemonía 
como tal. De este modo, una vez que la uni-
versidad perdió su rol hegemónico científico 
a nivel global, se enfrenta además a una crisis 
de legitimidad social que propone ser saneada 
a través del fortalecimiento de la accesibilidad 

al conocimiento por parte de las clases medias 
y populares.
Punto sobre el cual se apoya para llamar la 
atención acerca de la importancia y necesaria 
creación de puentes con la educación popular, a 
través de capacitación, secundarios vinculados 
a las instituciones superiores, cursos libres y la 
gran propuesta que de Sousa Santos formuló 
en el marco del citado Foro Social Mundial de 
2003, y que dio a luz a la Universidad Popular 
de los Movimientos Sociales en vínculo con 
las universidades convencionales. 
Además de la crisis de hegemonía y legitimidad 
de la universidad sobre la cual ella debe dar 
respuestas, aparece el Estado Nacional como 
un segundo actor en la carrera por garantizar 
el sostenimiento financiero a las instituciones, 
donde se vincule solidariamente la institución 
misma con aquellos saberes que aun no siendo 
eficientes en términos economicistas, represen-
tan un inigualable valor social y comunitario, 
como elemento de contención y vehiculización 
de conflictividades sociales. Además de remar-
car la importancia de ser el actor principal que 
genere las condiciones necesarias para la incor-
poración de una mayor numero de personas a 
la universidad pública. 
Y finalmente es a los ciudadanos individual-
mente o colectivamente organizados a quienes 
decide hacer un llamado para impulsar vincula-
ciones cooperativas a pesar de tener histórica-
mente una relación distante y en algunos casos 
hostil con las universidades, consecuencia del 
elitismo endogámico que marcó la distancia en-
tre la institución y ciertos sectores considerados 
“no cultos” de la sociedad, que se convierten en 
actores destacados del campo científico como 
lo fueron en su momento las mujeres y ahora las 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



70								             

comunidades afrodescendientes en países como 
Brasil (de Sousa Santos, 2007, pp. 52-58).

Consideraciones finales
En “Democracia y transformación so-

cial” (2016) de Sousa Santos recopila parte 
importante de su propuesta teórica para poner 
en cuestión los fenómenos políticos y sociales 
que definen nuestro tiempo. Y como se enunció 
hasta acá, hace énfasis en una actualidad de 
sociedades políticamente democráticas, pero 
socialmente fascistas, resultado de las profun-
das desigualdades y de la subordinación estatal 
a grupos económicos poderosos, a las finanzas 
internacionales y a las empresas que rozan con 
lo criminal. Da cuenta que por primera vez el 
capitalismo y la economía amenazan explí-
citamente con destruir la naturaleza, y que a 
pesar del impacto de dicho proceso y de ser 
una “verdad comprobable científicamente”, 
existen debates de opiniones donde los colec-
tivos políticos, la publicidad y los medios de 
comunicación en general, manipulan el sentido 
común de los ciudadanos y apelan a las emo-
ciones para imponer opiniones viciadas con sus 
propios intereses. 
Lo mismo sucede con la situación de los refu-
giados en Europa y las campañas políticas que 
están configurando la prevalencia de ideologías 
de derecha en los gobiernos de la comunidad 
internacional, reflejando definitivamente la 
crisis del modelo democrático. 
Para de Sousa Santos, la democracia no es 
sólo un sistema de elección y representatividad 
política, sino que trata de un proceso a través 
del cual se transforman relaciones desiguales 
de poder en relaciones de otredad compartida, 

por todos los ámbitos de la vida social (la fa-
milia, las fábricas, el Estado, las universidades 
etc.). La lectura y puesta en perspectiva de este 
trabajo, representa para los científicos sociales 
un valioso aporte para pensar la realidad actual, 
en términos de Posverdad. 
En sus últimas conferencias, de Sousa Santos 
llama la atención sobre cómo el término Pos-
verdad ha sido elegido por el Oxford English 
Dictionary (OED) como palabra del año 2016. 
Esta categoría, puesta en discusión en el texto 
al que hacemos referencia, remite al proceso a 
través del cual se moldea a la opinión pública, 
y los hechos objetivos tienen menos influencia 
que las apelaciones a las emociones, las opi-
niones y las creencias personales. Esto parece 
indicar que la búsqueda de la verdad y la obje-
tividad pasó a ser sólo una obsesión excéntrica 
de pocos, para dar rienda suelta a la instalación 
de especulaciones, exponiendo a grupos de 
personas, presentándolos como enemigos y 
culpables de todos los males de la sociedad, 
es decir que se pone en marcha el ejercicio del 
fascismo social en democracia. 

Notas

1. 	 Se encuentra información adicional 
acerca del Proyecto Alice, en el enlace 
oficial de dicho proyecto: http://alice.ces.
uc.pt/en/

2. 	 Nota bibliográfica extendida disponible 
en el sitio oficial de Boaventura de Sousa 
Santos: http://www.boaventuradesou-
sasantos.pt/pages/pt/cv-e-nota-biogra-
fica.php

3. 	 Foro Social mundial. < https://fsm2016.

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          71

org/es/> [Consulta: 3 enero 2017]

4. 	 Encuentro “Universidad, Movimientos 
sociales y nuevos horizontes del Pen-
samiento Crítico”. UNRC, Rio Cuarto, 
Córdoba, Argentina, mayo 2012.

5. 	 Cfr. Conferencia inaugural de la Facultad 
de Ciencias Sociales de la Universidad 
de Costa Rica. “La universidad pública 
en el siglo XXI” Agosto 2010.

Bibliografía

de Sousa Santos, B.

1987  	 Um discurso sobre as Ciências na 

trasformação para uma ciência 

pós-moderna. Revista Estudos 

Avançados.

1998  La globalización del derecho: los 

nuevos caminos de la regulación 

y la emancipación. Bogotá: ILSA, 

Ediciones Universidad Nacional de 

Colombia.

2003 	 Crítica de la razón indolente. Contra 

el desperdicio de la experiencia. 

Bilbao: Desclé de Brouwer. 

2004  	 Democratizar la democracia. 

Los caminos de la democracia 

participativa. México: FCE. 

2006a 	 Más allá del pensamiento abismal: 

de las líneas globales a una ecología 

de saberes. En: PLURALISMO 

EPISTEMOLÓGICO. CLACSO 

Coediciones. La Paz: CLACSO. 

Muela del Diablo Editores. Comunas 

CIDES - UMSA. 

2006b 	 Capítulo I. La Sociología de las 

Ausencias y la Sociología de las 

Emergencias: para una ecología de 

saberes. En publicación: Renovar 

la teoría crítica y reinventar la 

emancipación social (encuentros en 

Buenos Aires). ISBN 987-1183-57-7. 

2007 	 La universidad en el siglo XXI. 

Para una reforma democrática y 

emancipatoria de la universidad. La 

Paz: Plural Editores.

2008 	 Conocer desde el Sur: Para una 

cultura política emancipatoria. La 

Paz: Plural Editores. 

2009 	 Una Epistemología del Sur. La 

reinvención del conocimiento y la 

emancipación social. Buenos Aires: 

Siglo XXI Editores. CLACSO. 

2010 	 Para descolonizar el occidente. 

Más allá del pensamiento abismal. 

Primera Edición. Buenos Aires: 

Consejo Latinoamericano de Ciencias 

Sociales. CLACSO. Prometeo Libros. 

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



72								             

2011  	 Introducción: Las epistemologías del 

Sur. Transcripción de Ponencia. Foro 

Davos 2011. 

García Chueca, E. 

2014 	 Aprender del Sur. El pensamiento 

de Boaventura de Sousa Santos en 

la transición paradigmática. Alice 

Working Paper Nº1. Centro de 

Estudios Sociales Praça D Dinis. 

Colegio de S. Jerónimo, Coimbra. 

Martínez Andrade, L. 

2011	 Colonialidad del Poder: el grillete de 

nuestra historia. Revista Temas, no. 

65. Pp. 4-13.

Ortega Reyna, J. 

2009  	 Reseña: Boaventura de Sousa Santos. 

Epistemologías del Sur. Universidad 

Nacional de México – Instituto de 

investigaciones sociales. Revista 

mexicana de Sociología 72, Nº1. 

Quijano, A. 

1991 Colonialidad y Modernidad/

Racionalidad. Perú Indígena. No. 2.  

Pp. 11-21.

1999 	 Colonialidad del poder, cultura y 

conocimiento en América Latina. 

Anuario Mariateguiano 9. Pp. 113-

122. 

1991 	 Colonialidad del poder, globalización 

y democracia. Utopías, nuestra 

bandera. Revista de debate político 

188. pp. 97-123.

Tamayo, J, J. 

2011 	 Boaventura de Sousa Santos: Hacia 

una sociología de las ausencias y 

las emergencias. En: Utopía y Praxis 

Latinoamericana / Año 16. Nº 54. 

Revista Internacional de Filosofía 

Iberoamericana y Teoría Social / 

ISSN 1315-5216. CESA – FCES – 

Universidad del Zulia. Maracaibo-

Venezuela. Pp. 41 – 49.

Wallerstein, I. 

1996 	 Abrir las ciencias sociales. México: 

Siglo XXI y Centro de Investigaciones 

Interdisciplinarias en Ciencias y 

Humanidades UNAM. 

1999 	 Impensar las ciencias sociales. 

México: Siglo XXI y Centro de 

Investigaciones Interdisciplinarias en 

CAROLINA ESPINOSA RUBINO



          73

Ciencias y Humanidades UNAM

Resumen
Acercarse a la obra de Boaventura de 

Sousa Santos implica reflexionar sobre la 
propuesta teórico-metodológica de una de las 
figuras más destacadas de la teoría poscolonial, 
e igualmente requiere comenzar a reconstruir 
la notable trayectoria, empírico-político que 
acompaña su pensamiento. Este articulo con-
sidera la conjunción de ambas dimensiones 
como el fundamento esencial para comprender 
la dinámica de la transformación social en la 
actualidad, a través del análisis de los procesos 
políticos, socioeconómicos y culturales, desde 
la perspectiva poscolonial que el autor propone. 
Palabras clave: Decolonialidad , perspectiva 
decolonial,  estudios subalternos

TRAS LOS PASOS DE BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS  (...)     



74								             CAROLINA ESPINOSA RUBINO


