
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 21-      	

 

                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 21-      	

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO: REFLEXIONES DE MEDIO 
SIGLO DE INVESTIGACIÓN 

 

Esther Jean Langdon* 

Title: What we have learned about Shamanism: Reflections on half a century of research

Abstract: This paper reviews the advances in anthropological discussions about shamanism among Indig-

enous peoples of lowland South America through reflecting upon the author’s research experience and the 

changes in the definitions and analytical paradigms since 1970. Shamanism is a dynamic, persistent and 

historically constructed system capable of adapting to contemporary contexts that challenge the physical 

and cultural survival of  Indigenous peoples. The growth of extended ethnographic research among lowland 

South American cultures, particularly on those interested in symbolism and social life, has moved beyond the 

search for definitions. Two major paradigms, the perspectival and the constructional, converge on several 

important points. One is focus on the fabrication of body and notion of person, a view that has contributed 

significantly to a recognition of shamanism as daily and ritual praxis in a relational universe and as a fluid 

and ever transforming phenomenon among Amerindians. Shamanism is a dominant episteme that serves 

as a transversal axis for the understanding of the circulation of bodies, substances, objects, humans and 

non-humans though performance in the form of songs, dances, verbal formulas, prayers, and images. The 

circulation of practices and knowledge between peoples who have a relational perspective of the world is 

one of the forces of shamanism’s dynamism and mutability. As a regime of knowledge, shamanism is a way of 

perceiving and acting in the world that is far distant from Western thinking based on the logic of observation 

of material reality. However, the task of understanding, or translating, other systems of knowing, can only 

be approximate. An important advance in anthropology for the understanding of other knowledge systems, 

is the increase of indigenous authors who reflect upon their own cultural traditions and knowledge systems, 

often in collaboration with anthropologists.

Key words: Shamanism, body, modes of thought, symbolic action, praxis

Resumen: Este artículo revisa los avances en las discusiones antropológicas sobre el chamanismo entre 

los pueblos indígenas de las tierras bajas sudamericanas a través de la reflexión sobre la experiencia de 

la autora y los cambios de los paradigmas analíticos desde 1970. El chamanismo es un sistema dinámico, 

persistente e históricamente construido, capaz de adaptarse a contextos contemporáneos que desafían la 

supervivencia física y cultural de los pueblos indígenas. El crecimiento de la investigación etnográfica, 

en particular en aquellas interesadas en el simbolismo y la vida social, ha ido más allá de la búsqueda de 

definiciones. Dos grandes paradigmas, el perspectivismo y el constructivismo, convergen en varios puntos. 

* Universidade Federal de Santa Catarina: Florianópolis, Santa Catarina, BR. Email: estherjeanbr@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-5883-3000

46



22								             

Introducción

	 El chamanismo ha sido objeto de fasci-
nación por más de 500 años (Narby y Huxley, 
2001), y los debates y especulaciones en torno 
a chamanes y chamanismos tienen una historia 
muy extensa en la antropología. Las primeras 
reflexiones en el campo estuvieron presentes en 
las discusiones analíticas sobre la mentalidad 
primitiva, el animismo, la magia, el totemismo 
y los orígenes de la religión. Eliade (1964) 
dejó un legado duradero al definirlo como una 
técnica arcaica de éxtasis con rasgos esenciales 
que aún se hacen presentes en ciertas culturas 
donde siguen existiendo las formas auténticas. 
En la década de 1960, los estudios chamánicos 
experimentaron una revitalización en ambos 
lados del Atlántico, debido al interés popular 
y académico por las sustancias alucinógenas 
conocidas como enteógenos (Ruck et al., 1969). 
Huautla en Oaxaca, México — hecho famoso 
por Gordon Wasson (1961)— se convirtió en 
la meca de las peregrinaciones en busca de 

los hongos mágicos. Los primeros libros de 
Carlos Castaneda (1968; 1971) fueron bastan-
te divulgados, y recuerdo, cuando terminé mi 
investigación doctoral de campo, que amigos, 
tanto dentro como fuera del mundo académico, 
me preguntaban si las realidades alternativas 
existían realmente. El seminario de Harner de 
1968 sobre alucinógenos y chamanes organi-
zado para la reunión anual de la Asociación 
Americana de Antropología reflejó el renova-
do interés por las sustancias chamánicas, sus 
orígenes y definiciones, y la publicación de las 
ponencias en 1973 contribuyó a la creciente 
literatura antropológica de la época. 
El interés por el chamanismo y la experiencia 
extática provocada por sustancias vegetales ha 
crecido exponencialmente desde entonces y 
las investigaciones han avanzado en diversos 
campos, tales como la biología, la ecología, las 
neurociencias, la psicología y la medicina. Es-
tos estudios interdisciplinarios han sido acom-
pañados de un interés mundial por las prácticas 
chamánicas y sus sustancias son objeto de 

ESTHER JEAN LANGDON

Entre ellos es la fabricación del cuerpo y la persona que ha contribuido al reconocimiento del chamanismo 

como praxis cotidiana y ritual en un universo relacional y como fenómeno fluido y en constante transfor-

mación. El chamanismo es una episteme dominante que sirve de eje transversal para la comprensión de la 

circulación de cuerpos, sustancias, objetos, humanos y no humanos a través de la performance en forma de 

cantos, danzas, fórmulas verbales, oraciones e imágenes. La circulación de prácticas y conocimientos entre 

pueblos que tienen una perspectiva relacional del mundo es una de las fuerzas del dinamismo y la mutab-

ilidad del chamanismo. Como régimen de conocimiento, el chamanismo es una forma de percibir y actuar 

en el mundo que está muy alejada del pensamiento occidental basado en la lógica de la observación de la 

realidad material. Sin embargo, la tarea de comprender, o traducir, otros sistemas de conocimiento, sólo 

puede ser aproximativa. Un avance importante de la antropología para la comprensión de otros sistemas de 

conocimiento es el aumento de autores indígenas que reflexionan sobre sus propias tradiciones culturales 

y sistemas de conocimiento, a menudo en colaboración con antropólogos.

Palabras clave: Chamanismo, cuerpo, modos de pensamiento, acción simbólica, praxis.



          23QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)

turismo espiritual, curativo y neochamánico. 
Sin negar el papel de estas sustancias en la 
expansión de las prácticas chamánicas durante 
el último medio siglo y su potencial con fines 
terapéuticos (Pollan, 2018), los debates en el 
campo de la antropología han ido más allá del 
foco en las sustancias enteógenas, en el vuelo 
del alma como núcleo esencial y en la figura 
del chamán como representante clave de este 
fenómeno.
Después de cinco décadas de investigación, me 
resulta imposible sintetizar o incluso mantener-
me al día con las publicaciones populares y aca-
démicas, los documentales, sitios web, blogs, 
e facebooks que se ocupan de los chamanes y 
sus prácticas, en particular los que promueven 
el uso de sustancias enteogénicas (1). Lo que 
aquí expongo es producto de mi experiencia 
desde 1970 como una etnóloga que ha investi-
gado los chamanismos indígenas colombianos 
y brasileños y su interrelación con el Estado 
y la sociedad contemporánea. Los estudios 
sobre el chamanismo están en el centro de los 
debates antropológicos contemporáneos sobre 
ontología, modos de conocimiento, praxis, 
cuerpo y estética. Mientras que los académicos 
dialogan sobre las teorías y definiciones para 
identificar el fenómeno, los pueblos indígenas 
son los protagonistas de la revitalización de 
sus chamanismos a medida que se enfrentan 
a la destrucción territorial y circulan por los 
centros urbanos.
Las raíces del diálogo actual sobre el chama-
nismo se encuentran en las investigaciones 
etnográficas en la Amazonia que comenzaron 
a crecer en la década de 1960. Hasta media-
dos del siglo XX, había menos etnografías en 
profundidad en comparación con las de África. 

Sudamérica se caracterizaba como el “conti-
nente menos conocido” (Lyons, 1974), y aún no 
se habían desarrollado paradigmas etnológicos 
específicos para la región. Al revisar los avan-
ces en la calidad y cantidad de las investigacio-
nes etnográficas realizadas durante la década 
de 1960 e inicios de la década de 1970, Jean 
Jackson (1975) identificó los temas centrales de 
la época: ecología cultural, organización social, 
aculturación, y simbolismo y cosmología. El 
nuevo interés por el estudio de los símbolos, 
los rituales y los mitos en ambos lados del 
Atlántico orientó muchos de los análisis, y la 
diversidad de los chamanismos se puso de re-
lieve a través de las descripciones etnográficas 
densas que se estaban produciendo. Sin embar-
go, como observó Jackson “.... una definición 
ampliamente aplicable del chamanismo para 
las tierras bajas de Sudamérica parece ser una 
tarea particularmente difícil. Esto se debe en 
parte a la variación local, especialmente cuan-
do existe más de una categoría de especialista 
y se le da reconocimiento léxico” (1975:324; 
traducción de la autora). 
La comprensión del chamanismo de las tierras 
bajas sudamericanas ha avanzado notablemente 
a lo largo del último medio siglo de diálogo 
antropológico. Una parte importante de este 
diálogo, evidente en la reseña de Jackson, es 
el intento de comprender las cosmologías y 
chamanismos indígenas desde una perspectiva 
simbólica. Lo que ella no menciona son las 
descripciones etnográficas centradas en las 
prácticas cotidianas y rituales del cuerpo. Cua-
tro años después de su revisión de la literatura, 
la construcción del cuerpo es propuesta como 
el paradigma clave para la etnografía de las 
culturas amazónicas brasileñas, incluso para 



24								             

el chamanismo. Anthony Seeger, Roberto da 
Matta y Eduardo Viveiros de Castro (1979) 
publicaron un artículo seminal en el que subra-
yaron la importancia de la corporalidad para la 
comprensión de estos pueblos. Este importante 
artículo sintetizó el cuerpo de investigaciones 
y los debates analíticos hasta entonces y esta-
bleció una nueva dirección de análisis que ha 
contribuido significativamente a una perspec-
tiva del chamanismo como praxis cotidiana 
y ritual en un universo relacional y como un 
fenómeno fluido y en constante transformación 
entre los amerindios.

Experiencia Etnográfica Personal

	 Yo formaba parte del creciente nú-
mero de antropólogos que realizaban trabajo 
de campo prolongado con enfoque sobre el 
chamanismo. Después de dos meses platicando 
con los curacas (chamanes/taitas) durante una 
investigación con un equipo médico en el Vale 
de Sibundoy, busqué profundizar la compren-
sión de la red chamánica de la región del Putu-
mayo de la cual estos chamanes participaban. 
Siguiendo el consejo de Scott Robinson (1970) 
que acababa de terminar su investigación en 
la región, elegí a los Siona, hablantes de un 
idioma tukano-occidental, de la comunidad de 
Buenavista (2). Buenavista se localiza en el río 
Putumayo, donde es la frontera entre Colombia 
y Ecuador.  Viví entre ellos de 1970 a 1973, y 
he regresado varias veces durante los últimos 
50 años. Esta experiencia etnográfica de largo 
plazo constituye la base de mi comprensión del 
fenómeno y sus transformaciones. Inicialmente 
me propuse estudiar la relación entre la clasi-
ficación de las enfermedades y los itinerarios 

terapéuticos, con la idea de que los tratamientos 
se organizaban según una oposición binaria 
entre causas naturales y sobrenaturales. Según 
los antropólogos de la época, en los casos de 
enfermedades cuyas causas son atribuidas a 
fuerzas sobrenaturales, los enfermos procu-
rarían los tratamientos mágicos del chamán. 
En los casos provenientes de causas natura-
les, otros especialistas de cura que emplean 
tratamientos naturales serían consultados. En 
estos últimos casos, tratamientos biomédicos 
también podrían formar parte del itinerario 
terapéutico. Sin embargo, los siona tuvieron 
poco interés o paciencia en mi búsqueda de 
clasificaciones y pensamiento binarios y es-
táticos sobre enfermedades. Rápidamente me 
reorientaron hacia sus preocupaciones sobre 
las relaciones con las fuerzas en el mundo 
invisible y el papel de la multiplicidad de se-
res que influyen en el bienestar comunitario 
e individual (Langdon 2014). A medida que 
seguía casos de enfermedades en curso, me di 
cuenta de que no solo se planteaban preguntas 
diferentes sobre las dolencias e infortunios, sino 
también de que el fenómeno del chamanismo 
va mucho más allá de la noción occidental de 
salud y medicina y que todos los miembros 
de la comunidad interactúan con el universo 
“chamánico” en sus actividades cotidianas. 
También descubrí que la traducción del papel 
del chamán como médico/hechicero (Schultz, 
1960) limita la comprensión del chamanismo 
como sistema ontológico.
A través de largas horas grabando las narracio-
nes chamánicas y después conversando sobre 
mis traducciones de estas con los narradores, 
fui introducida a un universo que inicialmente 
no percibía ni creía. Llegué a darme cuenta 

ESTHER JEAN LANGDON



          25

de que el chamanismo es una forma de cono-
cimiento ajena a mi comprensión “objetiva y 
materialista” del mundo. Aún más, el chamanis-
mo constituye las relaciones de los Siona con 
el entorno y con los acontecimientos históricos 
y las particularidades de las expresiones esté-
ticas asociadas con sus prácticas chamánicas 
(sus canciones, sus dibujos, sus narrativas, sus 
visiones) sostienen su auto-identificación como 
Gantëya Bain en una red regional en la que los 
chamanes, rituales, plantas, conocimientos, 
brujerías y curaciones han circulado durante 
siglos.  Fascinada por la complejidad de su 
universo de múltiples niveles y habitado por 
centenas de entidades que se hacen visibles en 
visiones y sueños, intenté hacer un inventario 
de los seres mencionados en sus narraciones 
sobre las experiencias cuando entran en el “otro 
lado” o sobre los encuentros con ellos en el 
monte. Debido a mi formación académica en 
etnociencia con Stephen Tyler en la Universi-
dad de Tulane, procuré sistematizar todos los 
espíritus mencionados y situarlos en un mapa 
de su universo. Sin embargo, se hizo evidente 
que tal lista era infructuosa y producto de mi 
pensamiento binario y materialista. El universo 
siona y sus seres no pueden ser proyectado en 
un mapa unidimensional, ni existe un panteón 
fijo. Las características específicas de los cinco 
cielos de su universo y de seres que habitan al 
otro lado de la realidad cotidiana surgen a tra-
vés de la práctica chamánica. El conocimiento 
chamánico es generativo y produce un universo 
de seres en expansión. No limitado al ritual o al 
mito o a las capacidades de un solo individuo, 
el chamanismo como forma de conocimiento y 
práctica se evidencia tanto en la vida cotidiana 
como en el ritual, la narrativa, el arte y la mú-

sica (Calavia Saéz, 2018).
Aunque la importancia del chamanismo para 
el bienestar y la identidad siona fue evidente 
durante mi primera experiencia de campo, era 
un periodo de chamanismo sin chamanes en 
Buenavista. El auge del caucho a finales del 
siglo XIX, la instalación de los internados de 
los capuchinos, las epidemias que devastaron 
las comunidades indígenas y el inicio de la 
exploración petrolera en sus territorios tradicio-
nales fueron parte de una serie de factores que 
socavaron la formación de nuevos chamanes. 
Así, cuando murió el último cacique curaca en 
la década de 1960, no había nadie preparado 
para heredar sus funciones y dirigir los rituales 
colectivos necesarios para el éxito de la caza, 
la pesca, la agricultura y la salud de la comu-
nidad. Las expresiones poéticas y estéticas del 
chamanismo, como los cantos, el arte verbal, 
las imágenes gráficas y los adornos corpora-
les, fueron desapareciendo. Las enfermedades 
graves causadas por ataques chamánicos o por 
los huatí malignos eran tratadas por los Kofan, 
Ingano u otros curacas en la red regional inte-
rétnica. Los chamanes de otras comunidades 
visitaban la reserva para realizar los rituales 
de yajé cuando eran llamados; de lo contrario, 
los Siona viajaban en busca de cura para las 
enfermedades que desafiaban sus tratamientos. 
Sin embargo, el chamanismo como orientación 
de la acción en la vida cotidiana persistió y, en 
la década de 1980, los Siona retomaron sus 
propios rituales de yajé. El renacimiento de los 
rituales guiados por los chamanes Siona no sólo 
fue estimulado por las preocupaciones sobre la 
rápida transformación de su comunidad, sino 
también por los cambios en el contexto regional 
y nacional. Mis viajes de regreso al Putumayo 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



26								             

durante las últimas décadas han demostrado 
que el chamanismo es no solamente un sis-
tema dinámico, persistente e históricamente 
construido, pero es también capaz de adaptarse 
a los contextos contemporáneos que desafían 
la sobrevivencia de la propia existencia física 
y cultural (Langdon 2020; Langdon, Laffay y 
Maniguaje 2023).
Al terminar mi tesis doctoral en 1974, participé 
en los debates, seminarios y conferencias inter-
nacionales en que los antropólogos deliberaron 
sobre los chamanismos, sus definiciones, su 
difusión geográfica y el uso de sustancias 
vegetales (3). Con un enfoque comparativo e 
histórico, estos eventos incluían debates sobre 
los chamanismos siberianos y sus manifesta-
ciones por toda América. Tuve el privilegio de 
participar en el simposio de Joanna Overing y 
Simone Dreyfus, “El chamanismo en Sudamé-
rica: Un problema de definición”, organizado 
para el Congreso Internacional de America-
nistas de 1982. Overing (1984) nos advirtió 
que debíamos alejarnos de las restricciones 
arbitrarias de la procura de una definición y 
que examináramos el contexto social del cha-
mán y el marco ideacional de la comunidad.  
Las ponencias del simposio abarcaron temas 
importantes, como la ontología amerindia, la 
relación entre conocimiento, poder y acción 
política y la estética de la actuación chamánica.
Dos reseñas bibliográficas publicadas en la pri-
mera mitad de la década de 1990 indicaban que 
las investigaciones sobre América Latina aún 
no habían alcanzado el número de estudios que 
los chamanismos asiáticos (Atkinson, 1992; 
Chaumeil, 1994). Sin embargo, las colecciones 
que examinaban las prácticas latinoamericanas 
(Bidou y Perrin, 1988; Crépeau, 1988; Laga-

rriga, et. al. 1995; Langdon 1996; Langdon y 
Baer 1992; Perrin, 1990), iban mucho más allá 
de la reificación de la definición restringida de 
Eliade del chamanismo como religión arcaica y 
la identificación de rasgos esenciales. Chaumeil 
caracteriza las discusiones antropológicas en 
su revisión de la literatura académica europea 
sobre el chamanismo amazónico:

“Más que abordar el chamanismo 
como una religión arcaica, los tra-
bajos recientes hacen valer, por el 
contrario, su aspecto dinámico tanto 
en los mecanismos simbólicos de re-
producción social y las nuevas formas 
de aprehensión de lo político, como en 
los procesos de cambio social.
Una parte importante de las investiga-
ciones está igualmente dedicada a las 
interpretaciones indígenas, (teorías 
del poder y del daño, ontologías, ex-
periencias visionarias y terapéuticas, 
etc.), a los análisis de tipo simbólico, 
(relaciones entre depredación y enfer-
medad, estética y terapia, metáforas y 
poder, etc.), así como a las relaciones 
entre las formas evolutivas y modernas 
del chamanismo (en el medio urbano 
sobre todo), sus relaciones con las 
sectas, los mesianismos y las prácticas 
médicas occidentales. Sin embargo, 
queda un vacío significativo sobre 
los problemas de definición” (1994: 
130-131).

El enfoque antropológico sobre definiciones y 
orígenes han sido en parte responsables por el 
crecimiento del interés y del imaginario popular 

ESTHER JEAN LANGDON



          27

sobre las sustancias y prácticas chamánicas, 
concebidas como tradiciones primigenias 
que ofrecen soluciones a los dilemas de la 
modernidad (McKenna, 1991).  Sin embargo, 
la mayoría de los debates etnológicos se han 
dedicado a producir modelos analíticos más 
apropiados para comprender el chamanismo 
como sistema y reconocer su diversidad, su 
carácter dinámico y su presencia en el mundo 
contemporáneo. Chaumeil (1983) sostiene 
que el chamanismo es una institución central 
en la vida social y cosmológica de los pueblos 
amerindios. Gerhard Baer y yo llegamos a 
caracterizar el chamanismo como institución 
y cosmología: un universo compuesto por 
niveles jerárquicos interrelacionados que son 
poblados por seres diversos, extrahumanos y 
humanos; una realidad oculta que actúa sobre 
la vida cotidiana visible; un principio general 
de energía relacionado con los ciclos estaciona-
les, producción y reproducción, vida y muerte, 
crecimiento y descomposición; y una relación 
especial con los seres no humanos aliados 
(Langdon 1992:13; Langdon 2004: 28). El cha-
manismo, como sistema cosmológico, se aso-
cia simultáneamente con varias dimensiones: 
política, salud, estética, organización social, 
otros reinos y alteridad. Al reflexionar sobre la 
fluidez y apertura de los sistemas chamánicos, 
Losonczy y Mesturini (2013) han propuesto la 
idea de chamanismos en movimiento, buscan-
do destacar las constantes transformaciones y 
reinvenciones. 
Centrarse en una única figura buscando una 
definición de “chamán” ha perdido centrali-
dad en estas discusiones. El chamán puede ser 
cualquiera de una variedad de especialistas que 
relacionan y negocian con los seres y fuerzas 

del universo. El debate sobre la identificación 
de los especialistas rituales ha quedado eclipsa-
do por uno que trata de comprender el sistema 
más amplio en el que operan los especialistas 
y los no especialistas. Brunelli (1996) resume 
bien esta perspectiva en su análisis de los Zoró 
del Brasil. Debido a las actividades misioneras, 
los Zoró pasaron por períodos sin chamanes 
activos, pero el chamanismo, como forma de 
percibir y relacionarse con el universo, estaba 
presente, incluso durante la ausencia de esos 
especialistas rituales. Brunelli caracteriza al 
universo chamánico como: 

“....constituido por una interpenetra-
ción inextricable del mundo visible y 
del mundo invisible y por un tránsito 
continuo entre seres y poderes de 
naturalezas y formas diferentes........, 
es necesario reconocer que si el 
chamanismo es la actualización, la 
concretización, la cristalización de 
la comprensión de la relación entre 
el mundo de los espíritus y el mundo 
de los seres humanos, la desaparición 
física de los chamanes no implica 
necesariamente la desaparición on-
tológica de esta relación”. (Brunelli, 
1996: 234, traducción de la autora).

Enfoque en el cuerpo: 

El artículo de singular importancia 
escrito por el grupo de colegas del Museo 
Nacional de Río de Janeiro, Brasil, en 1979 
y publicado recientemente en inglés (Seeger, 
et al., 2019) estableció el cuerpo como tema 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



28								             

transversal para la comprensión de las culturas 
de las tierras bajas sudamericanas y sus chama-
nismos. Basándose en los análisis simbólicos 
de las etnografías amazónicas que representan 
las tradiciones académicas de ambos lados del 
Atlántico y en el énfasis de Joanna Kaplan 
Overing en las prácticas cotidianas (Seeger et. 
al 1979: 3), estos jóvenes antropólogos procura-
ron proponer un paradigma más adecuado para 
la comprensión de las culturas de las tierras ba-
jas de América del Sur. Afirmando que la lógica 
estructural de la sociedad reside en la esfera 
ceremonial o metafísica, los autores apuntan 
para la necesidad de estudios comparativos 
para entender cómo el simbolismo corporal, 
como lenguaje básico de la estructura social, 
se articula con el espacio y el tiempo sociales. 
Los autores también destacan la importancia 
del discurso indígena sobre la corporalidad 
y la persona como base y objeto de la praxis 
social concreta:

“..... deseamos reiterar la necesidad 
de considerar el discurso indígena 
sobre la corporeidad y la persona 
como un medio para informar la pra-
xis social concreta, que es la única 
manera no etnocéntrica de entender 
dicha praxis. Situar este enfoque en 
la noción de persona y corporalidad 
como lenguaje focal evitará, además, 
la segmentación etnocéntrica de la 
sociedad en dominios o arenas tales 
como “parentesco”, “economía” o 
“religión”” (Seeger, et. al 2019: 701, 
traducción de la autora).

Siguiendo la discusión de Overing (1977) sobre 

el tiempo y el espacio sociales, Seeger et. al 
indican que la estructura lógica de la sociedad 
reside en un plano ceremonial o metafísico. Tal 
visión amplía la noción de chamanismo como 
praxis que construye el cuerpo colectivo a tra-
vés de una diversidad de rituales corporales y 
otros rituales cotidianos que interactúan con el 
plano metafísico y son realizados por diferentes 
individuos, especialistas o no. Este paradigma 
se ha convertido en la clave de los avances 
analíticos que hacen hincapié en el chamanis-
mo y las prácticas chamánicas, sustituyendo el 
énfasis en un papel único o en una definición 
de características específicas.
La influencia y la importancia del cuerpo son 
evidentes en el concepto de perspectivismo. El 
enfoque perspectivista fue introducido en dos 
artículos publicados en 1996, uno por Viveiros 
de Castro (1996) y el otro por Tania Stolze 
Lima (1996). Citando varias etnografías de las 
décadas de 1970 a 1990 y el clásico artículo 
de Irving Hallowell (1960) sobre la ontología 
ojibwa, Viveiros de Castro teje una impor-
tante síntesis respecto a la perspectiva nativa 
sobre la interacción humano/no humano en un 
universo relacional, y plantea la cuestión de 
cómo nosotros, como occidentales, podemos 
entender los diferentes regímenes de conoci-
miento (Viveiros de Castro, 2004; Cesarino, 
2018). El concepto de perspectivismo fue am-
pliamente adoptado por la etnología brasileña 
a principios del siglo XXI, a veces afirmado 
acríticamente para las culturas indígenas por 
antropólogos más jóvenes como una realidad 
etnográfica universal y univocal. La aplica-
ción universal del paradigma perspectivista 
ha encontrado críticas (Bartolomé y Barabas, 
2013; Bartolomé, 2015; Ramos, 2012; Wright, 

ESTHER JEAN LANGDON



          29

2016; Hugh-Jones, 2020) que argumentan que 
las preocupaciones idealistas o mentalistas del 
perspectivismo ignoran la diversidad cultural y 
los otros conceptos nativos claves (tales como 
el de domesticación y el papel de la mujer) a 
través del énfasis en la caza y la depredación, 
así como minimizan los contextos históricos y 
contemporáneos. A pesar de estas críticas, no 
se puede subestimar el impacto que la noción 
de una cosmología perspectivista tiene en las 
discusiones analíticas contemporáneas. No 
sólo se tronó parte importante de los diálogos 
internacionales en filosofía y otros campos que 
discuten el giro ontológico, las epistemologías 
y el Antropoceno, sino que también ha sido 
influyente en colocar la etnología sudamericana 
en el centro de las discusiones teóricas y ana-
líticas más amplias del campo antropológico 
(Kohn, 2015).
En un bien equilibrado artículo que evalúa 
las diferentes tradiciones intelectuales en los 
estudios etnográficos de las tierras bajas, San-
tos-Granero (2012) identifica otro enfoque ana-
lítico, que etiquetó como “construccional”. Al 
igual que el perspectivismo, también se centra 
en la fabricación del cuerpo, así como en la 
idea de un universo relacional. Mientras que 
el perspectivismo representa una cierta conti-
nuidad intelectual del análisis estructuralista, 
con énfasis en los procesos de pensamiento 
universal, el enfoque constructivista se funda-
menta en la tradición boasiana de la descripción 
etnográfica, el contexto, la historia, la diversi-
dad y la práctica [véase Santos-Granero (2012: 
189) para un resumen de estas diferencias]. 
Influenciado por Joanna Overing y sus alumnos 
e incorporando también las relaciones con las 
plantas, desplaza el foco hacia las prácticas 

cotidianas de sociabilidad y las estructuras de 
sociabilidad, reciprocidad y la estética y mora-
lidad de la convivialidad que forman parte de 
los procesos sociales, históricos y rituales de 
peoplemaking (Overing Kaplan, 1977; Men-
tore y Santos Granero, 2006). Santos-Granero 
sostiene que tanto el enfoque perspectivista 
como el constructivista contribuyen para la 
comprensión de las culturas sudamericanas 
y no se oponen ni se excluyen mutuamente. 
Su adecuación explicativa está determinada 
principalmente por la cultura que está siendo 
examinada. Yo añadiría, aunque rara vez se 
reconozca, que el propio punto de vista y la ex-
periencia del antropólogo determinan también 
el modelo explicativo privilegiado.
Independientemente de la perspectiva analítica, 
la mayoría de los etnólogos estaría de acuerdo 
en que el chamanismo es un sistema cosmoló-
gico dinámico de prácticas que involucran la 
construcción del cuerpo colectivo e individual 
en un universo relacional. Los estudios antro-
pológicos sobre el tema se han multiplicado 
en los últimos 25 años tanto en Brasil (Calavia 
Sáez, 2018) como en otros países de América 
Latina, América del Norte, Europa y Asia. Los 
investigadores del Sur global han contribuido 
de manera importante a las cuestiones que se 
discuten hoy en día con respecto a la poética y 
la política del chamanismo en el mundo con-
temporáneo. Se basan en descripciones etno-
gráficas sólidas y densas que ponen de relieve 
el papel de la estética, los sentidos, los objetos 
y las prácticas comunicativas, así como de los 
chamanismos urbanos. Los estudios de caso 
recientes subrayan la fluidez y continuidad del 
fenómeno, sin homogeneizarlo ni generalizarlo 
en un único paradigma. La diversidad de los 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



30								             

chamanismos y la praxis chamánica traspasan 
las fronteras étnicas, regionales, históricas y 
de género en una miríada de transformaciones.
La multiplicidad de chamanismos hace impo-
sible organizar la diversidad en una caracteri-
zación totalizadora del fenómeno. La literatura 
académica reciente pone fin a la búsqueda de 
definiciones sustanciales, de rasgos esenciales 
o de la identificación del fenómeno como una 
religión arcaica con fronteras claras. También 
rechaza el imaginario popular que reduce la 
experiencia chamánica a las sustancias psi-
cotrópicas, en particular la ayahuasca, que ha 
adquirido tanta importancia a nivel mundial 
para las prácticas neochamánicas (Labate y 
Cavenar, 2014).  El universo chamánico, como 
una perspectiva compartida, no se limita a 
sustancias específicas, prácticas rituales o es-
pecialistas. La perspectiva amerindia orienta 
las prácticas comunicativas chamánicas en un 
sentido amplio; tanto las actividades rituales 
como las cotidianas actúan sobre y con los 
objetos, sustancias y seres que se encuentran 
en un mundo multinatural y multidimensional.
Chaumeil (2012) observa que el chamanismo 
es una encrucijada de saberes y prácticas en 
contextos e historias específicos, a través de 
los cuales circulan cuerpos, sustancias, objetos, 
pueblos, lenguas y performances que están 
diseñados para comunicarse con un mundo 
relacional.  Lo he descrito como una categoría 
dialógica, resultado de las diferentes expecta-
tivas que forman parte de los encuentros entre 
pueblos indígenas y otros y de los derechos 
de los pueblos indígenas establecidos en las 
constituciones nacionales y en las convencio-
nes y declaraciones internacionales (Langdon 
2013). La observación de Laura Pérez Gil 

(2024) sobre las diferentes expresiones de los 
chamanismos en Perú puede ampliarse para el 
resto de Sudamérica:

“Los chamanismos se presentan como 
extremadamente adaptables, dialógi-
cos, abiertos a la incorporación de 
prácticas, técnicas, ideas y agentes 
chamánicos de todo tipo, pero tam-
bién predispuestos a expandirse, a 
ser incorporados, a intercambiarse.” 
(traducción de la autora)

La variedad de contextos en los que aparecen 
las prácticas chamánicas indígenas ―ya sea 
en contextos aislados, rurales, urbanos o mes-
tizos ―reafirma la observación de Calavia 
Saéz (2018: 10) de que el chamanismo expresa 
mejor que ningún otro término las formas de 
vida indígena más alejadas del modelo global.

Chamanismo como la “episteme domi-
nante”

A pesar de la diversidad de contextos 
interétnicos y geográficos presentados en las 
etnografías contemporáneas, la “episteme” 
chamánica puede considerarse un eje transver-
sal de la continuidad de las prácticas culturales 
amerindias: 

“El chamanismo tendría así un sen-
tido preciso, a pesar de su amplitud: 
expresa, mejor que ningún otro, la 
diferencia de estas formas de vida 
indígenas que se sitúan en el extremo 
más alejado del canon global, pero 
no lo hace en términos genéricos (pri-

ESTHER JEAN LANGDON



          31

mitivo/moderno, salvaje/civilizado, 
autóctono/global), ni mediante rasgos 
diacríticos (las diversas performances 
de la indigeneidad), sino sobre una 
diferencia en la forma de pensar/
actuar que, de un extremo a otro de 
la experiencia humana, presenta in-
numerables configuraciones pero no 
se interrumpe”. (Calavia Saéz 2018: 
10, traducción de la autora).

El chamanismo, en el papel de “episteme do-
minante”, subyace a la variedad de prácticas 
en las culturas indígenas que se orientan por la 
perspectiva de un universo relacional sin pan-
teón fijo ― uno que es generativo y contempla 
una gran cantidad de humanos, no humanos 
y sustancias que pueden o no tener orígenes 
indígenas―. Como praxis, el chamanismo se 
refiere a la circulación de cuerpos, sustancias, 
objetos, seres humanos y no humanos a través 
de la representación en forma de canciones, 
danzas, fórmulas verbales, oraciones e imáge-
nes. Para algunos grupos, el pensamiento, las 
emociones, los sueños y las visiones también 
son formas de actuación. Estas formas per-
formativas están relacionadas con la noción 
de consustancialidad, en el sentido de que 
activan y constituyen las relaciones entre los 
cuerpos, las sustancias, los objetos y los seres. 
Los objetos son también subjetividades con 
vida social (Santos-Granero, 2009). Los modos 
sensoriales ―el olor, la escucha, la mirada, 
el pensamiento, el aliento, el gusto, la voz y 
la música― son transportadores de poderes, 
potencialidades e intenciones, que actúan so-
bre las personas y los objetos. La actuación no 
es representación; el mundo chamánico y sus 

relaciones son generados por modos de prácti-
cas comunicativas, operando en muchos casos 
con cualidades estéticas y sensoriales que son 
transformadoras y materializan las relaciones 
(Déléage, et al., 2011; Severi y Lagrou, 2013; 
Siragusa et al., 2020). Las canciones y los 
instrumentos musicales son transformadores, 
invocan la presencia del mundo invisible (Hill y 
Chaumeil, 2011; Mattos e Ibã, 2015). Los rezos 
y encantamientos chamánicos de los grupos 
del Alto Río Negro actúan sobre los cuerpos y 
las sustancias, así como sobre el pasado mítico 
y el paisaje (Epps y Ramos, 2019). Entre los 
Qom urbanos de Argentina, el cuerpo, como 
compuesto de partes porosas susceptibles de 
fragmentación, puede ser manipulado o subje-
tivado a través del uso de diversas sustancias, 
incluyendo productos industrializados como 
cremas y perfumes, para provocar enfermeda-
des (Tola, 2012). El universo relacional entre 
los kofán de Colombia incluye narcotraficantes, 
paramilitares y guerrillas (Carrizosa, 2015).

Chamanismos en circulación

Contrario a las concepciones populares 
que consideran que el chamanismo es un saber 
primordial e inmutable, su dinamismo y muta-
bilidad se manifiestan a través de la circulación 
histórica y contemporánea de prácticas y cono-
cimientos. Las investigaciones arqueológicas 
demuestran que extensas rutas comerciales 
precolombinas atravesaban las tierras bajas 
amazónicas, conectando las culturas de la re-
gión con las de los pueblos andinos (Lathrap, 
1973; Salomon, 1986). Plantas, objetos, prác-
ticas y conocimientos chamánicos circulaban a 
lo largo de estas rutas comerciales y continúan 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



32								             

hasta el presente (Langdon 1981; Pinzón et 
al., 2005). Como argumentan Taussig (1987) 
y Echeverri (2022), las prácticas chamánicas 
deben ser consideradas un reflejo dialéctico de 
la historia del contacto. La extrema mutabilidad 
es un principio constitutivo del chamanismo, 
ya que las prácticas, sustancias y personas 
se entrecruzan y circulan simultáneamente 
en todas las direcciones, retroalimentándose 
unas a otras (Gow, 1996). La popularidad y el 
crecimiento de la circulación del ensamblaje 
de rituales, sustancias y prácticas que acom-
pañan a la ayahuasca en los últimos tiempos 
son un excelente ejemplo. Con origen en los 
grupos indígenas de la Amazonia al noroeste 
de Colombia, Ecuador y Perú, ayahuasca es el 
nombre popular para un brebaje ritual hecho 
de especies de Banisteriopsis y aditivos, y 
su uso ha difundido a los grupos indígenas y 
no-indígenas en casi todos los continentes del 
mundo en las últimas tres décadas. En el Estado 
de Santa Catarina en el sur del Brasil, lejos de 
su origen amazónico, un grupo neochamánico 
no indígena, con origen en los Estados Unidos, 
introdujo la ayahuasca en las ceremonias gua-
raníes, justificando su empleo como “medicina 
ancestral” ((Rose y Langdon 2013; Langdon 
2013). 
Es equivocado pensar que la ayahuasca fue 
utilizada universalmente en rituales chamáni-
cos amazónicos o que las prácticas chamánicas 
dependen siempre en sustancias psicoactivas. 
La ayahuasca circulaba junto con una serie de 
otras sustancias y prácticas rituales, pero su 
empleo no fue universal en los rituales cha-
mánicos. Entre los tukanos y otros grupos del 
Alto Río Negro brasileño y Vaupés colombiano, 
la ayahuasca forma parte de un conjunto de 

sustancias, incluyendo el tabaco, la coca, la 
pimienta y la paricá, que son utilizadas para 
curar pero que también pueden ser manipuladas 
para envenenar (Ramos, 2018). Evidentemente 
el uso ritual del tabaco ha sido históricamente 
más importante (Russel y Rahman, 2015), 
como es el caso de los Guaraní (Reister, 1982). 
Sin embargo, en los últimos 20 años muchos 
grupos han llegado a incorporar la ayahuasca 
en su vida ritual y en su patrimonio, y no es in-
frecuente que su uso haya sido introducido por 
grupos no indígenas (Labate y Cavnar, 2014). 
Hoy la ayahuasca constituye una importante 
representación del chamanismo indígena en las 
áreas urbanas de Brasil, con “chamanes auténti-
cos” viajando desde sus aldeas nativas para rea-
lizar rituales en las ciudades del país (Langdon 
2013). Laura Pérez Gil (2024) caracteriza el uso 
de la ayahuasca en el Perú urbano como parte 
del “chamanismo fronterizo o de interfaz”, que 
ha surgido entre las poblaciones indígenas y 
mestizas principalmente como un sistema de 
curación. Mi experiencia en Colombia indica 
que la ayahuasca fue central en las prácticas 
chamánicas precolombinas tukano-occidenta-
les, en las negociaciones cosmopolíticas con los 
seres no humanos asociados a las prácticas de 
caza, pesca y horticultura. Con la Conquista, 
fue llevada por los chamanes indígenas a las 
zonas urbanas, donde fue incorporada a las 
prácticas populares del curanderismo que son 
empleadas por las poblaciones pobres para 
resolver sus aflicciones (Ramírez de Jara y Pin-
zón, 1992; Pinzón et. al., 2005). Hoy las “tomas 
de yajé” (ayahuasca) son buscadas también por 
las clases profesionales urbanas colombianas 
(Caicedo Fernandes, 2015). Además, su uso 
ritual se ha extendido más allá de la cuenca 

ESTHER JEAN LANGDON



          33

amazónica a grupos indígenas que antes no la 
conocían (Losonczy y Rubiano, 2013; Martínez 
Medina, 2009).
En Colombia, la circulación de los chamanes 
indígenas en las redes de curanderismo y los 
grupos neo-chamánicos urbanos ha sido un 
estímulo importante para la revitalización de 
las prácticas chamánicas entre los Siona y otros 
grupos indígenas (Urrea y Zapata, 1995). Sin 
embargo, el reconocimiento constitucional de 
los derechos y saberes indígenas es otra in-
fluencia importante para la revitalización de las 
prácticas chamánicas. La Constitución de 1992 
reconoce a las autoridades tradicionales para los 
fines de gobernanza propia y los chamanes han 
sido identificados como importantes líderes en 
la defensa y en los procesos deliberativos de las 
comunidades siona (autora) con el gobierno, las 
organizaciones no gubernamentales, las empre-
sas extractivistas, narcotraficantes y guerrillas. 
La eficacia performativa de los rituales va más 
allá de la mediación con seres no humanos, y 
la acción cosmopolítica chamánica se extiende 
al contexto contemporáneo de las relaciones 
interétnicas y la lucha por los derechos indíge-
nas. La continuidad de la episteme chamánica 
aún puede observarse entre los Siona, 50 años 
después de mi trabajo de campo original, a 
pesar de la violencia regional, el narcotráfico 
y la exploración petrolera que han impactado 
de manera importante en la composición de 
la comunidad y el deterioro ambiental. Como 
consecuencia de la violencia extractivista, las 
prácticas tradicionales de subsistencia son hoy 
inviables (Langdon, Laffay y Maniguaje-Yai-
guaje 2021). Como observa Chaumeil (2012), 
la revitalización del chamanismo observada 
para muchos otros grupos también ha sido 

estimulada, al menos en parte, por las relacio-
nes interétnicas y la reciente afirmación de la 
identidad étnica y el conocimiento tradicional.

El chamanismo como régimen de conoci-
miento

El estudio del chamanismo forma parte 
hoy en día de una antropología en transforma-
ción, empeñada en el intento de comprender 
los diferentes regímenes de conocimiento y 
trascender las categorías occidentales de la 
realidad. El chamanismo se ha convertido en 
una modalidad etnográfica central para explorar 
estos regímenes, ya sea a través de una ver-
tiente teórica guiada por el “perspectivismo” 
o el “construccionismo”.  Centrándose en las 
dimensiones estéticas ―sean estas imaginarias, 
verbales, corporales o musicales― y sensoria-
les materializadas en la acción chamánica, los 
estudios revelan que el chamanismo es una 
forma de percibir y actuar en el mundo muy 
distante del pensamiento occidental funda-
mentado en la lógica de la observación de la 
realidad concreta.
Sin embargo, la tarea de comprender, o traducir, 
otros sistemas de conocimiento solo pueden 
ser aproximativa. Un avance importante de 
la antropología para la comprensión de otros 
sistemas de conocimiento es el aumento de 
autores indígenas que reflexionan sobre sus 
propias tradiciones culturales y sistemas de 
conocimiento, a menudo en colaboración con 
antropólogos. La publicación del relato de Davi 
Kopenawa sobre su vida y su pensamiento 
cosmoecológico en El cielo que cae: palabras 
de un chamán yanomami (Kopenawa y Albert, 
2013) es la producción más notable, fruto de 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



34								             

una colaboración a largo plazo que contribuye 
a la descolonización de la antropología y a 
nuestra comprensión de los chamanismos. 
Además, en muchos países de América del 
Sur hay importantes esfuerzos de inclusión 
de alumnos indígenas en los programas de 
posgrado en Antropología, y la voz indígena 
es central no sólo para la comprensión de los 
diferentes regímenes de conocimiento, sino 
también para la apertura del campo a un ver-
dadero diálogo intercultural. Jaime Diakara 
(2021), indio Desana, maestro en antropología, 
autor y profesor, transmite la complejidad del 
conocimiento chamánico y las visiones aso-
ciadas a la planta ayahuasca a través de una 
secuencia de dibujos basados en sueños. Así, su 
método pasó por el de la “escucha” etnográfica 
(Cardoso de Oliveira, 1998) en sesiones en las 
que su padre narraba mitos sobre los orígenes y 
personajes de la gaapi. Al expresar sus sueños 
visualmente, como modo de conocimiento, 
Daikara desarrolla una “metodología” mixta 
que explora etnográficamente la relación entre 
visión, música, dibujo y producción de imá-
genes. Aunque los antropólogos reconocen la 
relación entre visiones, sueños, música, arte 
gráfico y chamanismo (véase Severi y Lagrou, 
2013), jóvenes estudiosos y artistas indígenas 
practican formas chamánicas de conocer y 
expresar su mundo. Tunabala Yalanda (2022), 
un alumno misak, explora la experiencia de 
su propia madre, una partera, argumentando 
que sus actividades involucran lo sagrado y 
el conocimiento ancestral y por lo tanto son 
chamánicas. Identificándose como investigador 
y antropólogo indígena, su metodología busca 
la orientación del mundo espiritual a través de 
su experiencia personal de signos, visiones y 

sueños.
João Rivelino Rezenda Barreto (2022), indíge-
na tukano con un doctorado en antropología, 
desarrolló una metodología que él llama “et-
nografía en casa” que se basa en su experien-
cia personal y la de su familia. Explorando 
la forma tradicional del diálogo, lleva a cabo 
una investigación en colaboración con varios 
especialistas chamánicos, entre ellos su padre.  
El arte del diálogo, como muestra Barreto, es 
un modo comunicativo que constituye la teoría 
tukana del conocimiento, y que contrasta con 
la construcción del conocimiento en el ámbito 
científico no indígena.
Otro antropólogo tukano, João Paulo Lima 
Barreto, explora el pensamiento y la episte-
mología indígena a través del diálogo con 
los abuelos, portadores de la sabiduría y del 
conocimiento fundamental para la persistencia 
colectiva. Esta sabiduría se expresa a través de 
mitos, danzas rituales e instrumentos musicales 
(Barreto, 2022a). Preocupado por los modos 
de pensamiento tukano, se muestra particu-
larmente reflexivo sobre la traducción y el 
“equívoco controlado” antropológico (Viveiros 
de Castro, 2004) desde el punto de vista de la 
antropología indígena (Barreto, 2022b). Por 
último, como parte de su preocupación con la 
praxis del conocimiento chamánico, ayudó a 
fundar Bahserikowi, un centro de curación en 
Manaus, donde especialistas Tukano, Tuyuca y 
Desana trabajan con plantas medicinales, rezos 
y encantamientos (Barreto, 2017).

Reflexiones finales

Los paradigmas antropológicos actua-
les sobre el chamanismo tienen sus raíces en el 

ESTHER JEAN LANGDON



          35

surgimiento hace medio siglo de los estudios 
simbólicos, que buscaban comprender la pers-
pectiva nativa y llevaron a plantear el cuerpo 
como eje central de las culturas amerindias. 
Hoy en día, el chamanismo hace referencia a 
ontologías nativas y formas de conocer y de 
ser en el mundo. Las prácticas chamánicas no 
se limitan a un único especialista identificado 
como chamán. Actores diversos son “chamá-
nicos”, sin ser necesariamente etiquetados 
como tales.  Tienen la capacidad de actuar y 
producir relaciones en un mundo multinatural 
y multiétnico. Yo sugeriría que la noción de 
“persona chamánica” es más adecuada como 
descripción de estos individuos cuya identi-
dad desafía oposiciones como especialista/
no especialista, tradicional/contemporáneo u 
hombre/mujer.  El conocimiento y las prácticas 
chamánicas se conciben como operando dentro 
de un universo relacional e intencionado que 
requiere la interacción y el desarrollo de prác-
ticas comunicativas con los seres no humanos 
para el bienestar colectivo. La construcción del 
cuerpo y sus transformaciones forman parte de 
un universo transformativo, en el que circulan 
humanos y no humanos, sustancias, objetos y 
lo sensorial. Las intenciones y la vitalidad im-
pregnan los artefactos, las plantas y los lugares, 
así como los seres no humanos que habitan los 
paisajes sagrados. El chamanismo, como arte 
performativo, es marcado por la poética y la 
estética que operan en los modos imaginati-
vos y sensoriales. Las prácticas chamánicas 
entrecruzan transversalmente los roles sociales 
de género, cada uno de los cuales desarrolla 
capacidades y relaciones especiales para actuar 
sobre el mundo. Los chamanismos en plural son 
polisémicos, fluidos y en movimiento, ya que 

el conocimiento y las prácticas circulan entre 
lo indígena y lo no indígena, entre lo rural y lo 
urbano, y se expanden más allá de lo local y 
lo regional hasta lo nacional y, cada vez más, 
hasta lo internacional.
La comprensión del chamanismo en el siglo 
XXI debe basarse en paradigmas antropológi-
cos e indígenas, prestando especial atención a 
la voz indígena. Particularmente importantes 
son los jóvenes antropólogos indígenas que 
utilizan su reflexividad nativa para ayudar a 
construir una antropología indígena (Baniwa, 
2019; Barreto y Mendes dos Santos, 2015 y 
2017).  Las metodologías desarrolladas por 
estos intelectuales, basadas en la interfaz en-
tre la formación académica y sus biografías y 
experiencia comunitaria, han demostrado que 
la epistemología occidental no es universal 
y que los modos de conocimiento, sabiduría 
y comprensión son producidos por diversas 
tradiciones. Es a través de sus esfuerzos de 
reflexividad que tal vez la antropología pueda 
perder su herencia colonial y convertirse real-
mente en un campo capaz de producir “mundos 
y saberes de otro modo” (Escobar, 2007).

Notas
(1) Este artículo es el resultado de dos invi-
taciones: Agradezco a Bia Labate la opor-
tunidad de reflexionar sobre mi medio siglo 
de investigación para la Global Psychedelic 
Summit “Plantas Sagradas en las Américas 
II” organizada en 2021 y agradezco a Laura 
Pérez Gil, Aristóteles Barcelos Neto y Danilo 
Paiva por solicitarme que escribiera el epílogo 
del libro a ser publicado este año Xamanismos 
Ameríndios: Expressões sensíveis e ações 
cosmopolíticas. 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



36								             

(2) En la Amazonia noroeste de Colombia, 
Ecuador y Perú, mi investigación fue poste-
rior a las de Dobkin de Ríos (1972); Harner 
(1962); Kensinger (1973, 1974); Seijas (1969); 
Robinson (1970; 1996); Weiss (1975); y Rei-
chel-Dolmatoff (1968).

(3) A medida que crecía el interés, también se 
multiplicaban los seminarios. Harner organizó 
uno de los primeros, titulado “Alucinógenos y 
chamanismo”, para la Asociación de Antropo-
logía Americana en 1968, en la misma reunión 
en la que Carlos Castaneda se presentó su libro 
Las enseñanzas de Don Juan. En 1982, Joan-
na Overing Kaplan organizó “Shamanism in 
Lowland South American Societies: A Problem 
of Definition”, para el 44º Congreso Internacio-
nal de Americanistas en Manchester, Inglaterra 
en 1982; Gerhard Baer y yo organizamos “Sha-
manism in South America” para el XIº Congre-
so Internacional de Ciencias Antropológicas y 
Etnológicas (ICAES) en Vancouver en 1983. 
En 1988 participamos juntos en el seminario de 
Mihály Hoppál en Zagreb durante el 12º ICAES 
que dio lugar a la formación de la International 
Society for Shamanic Research (ISSR).

Bibliografía

Atkinson, JM. 

1992. “Shamanisms Today”. Annual Review of 

Anthropology, 21: 307-330.

Baniwa, GL. 

2019. “Desafios no caminho da descolonização 

indígena”. Novos Olhares Sociais, 2 

(1): 41-50.

Barreto, JPL. 

2017. “Bahserikowi – Centro de Medicina 

Indígena da Amazônia: concepções 

e práticas de saúde”. Amazônica: 

Revista de Antropologia, 9 (2): 594-

612.

______. 2022ª. “Mahsã Buhlurã Masirã: Os 

Sábios Indígenas”. A Terceira Idade, 

33: 6-137.

______.2022b.  O Mundo em Mim: Uma teoria 

indígena e os cuidados sobre o corpo 

no alto Rio Negro. IEB: Brasília.

Barreto, JPL. y Mendes dos Santos, G. 

2017. “A volta da Cobra Canoa: em busca de 

uma antropologia indígena”. Revista 

de Antropología, 60 (1): 84-98.

Barreto, JRR. 

2022.  Ukussé: formas de conhecimento 

tukano nas artes do diálogo tukano. 

Editora UFSC/Coleção Brasil Plural: 

Florianópolis. 

ESTHER JEAN LANGDON



          37

Bartolomé, MA. 

2015. “El Regreso de la Barbarie: una 

crítica etnográfica a las ontologías 

“premodernas”. Trace, 67: 121-149.

Bartolomé, MA. y Barabas, AM. 

2013. “Os sonhos e os dias: Xamanismo e 

Nahualismo no México Atual”. 

Mana, 19 (1): 7-37.

Bidou, P. y Perrin, M. (eds). 

1988.  Lenguaje y Palabras Chamánicas.  

Ediciones Abya-Yala, Quito: Ecuador

.

Brunelli, G. 

1996. “Do Xamanismo aos Xamãs: estratégias 

Tupi-Mondé frente à sociedade 

envolvente”. En Langdon, EJM 

(ed), Xamanismo no Brasil: Novas 

Perspectivas. Editora UFSC: 

Florianópolis, 233-266.

Caicedo Fernández, A. 

2018. “Power and Legitimacy in the 

Reconfiguration of the Yajecero 

field in Colombia”. En Labate, BC 

& Cavnar, C (eds), The Expanding 

World Ayahuasca Diasapora: 

Appropriation, Integration and 

Legislation. Routledge: New York, 

199-216.

Calavia Sáez, O. 

2018. “Xamanismo nas terras baixas: 1996-

2016”. BIB, 87 (3): 15-40. 

Cardoso de Oliveira, R. 

1998. “O trabalho do antropólogo: olhar, ouvir, 

escrever”. En Cardoso de Oliveira R, 

O Trabalho do Antropólogo.  Editora 

UNESP/Paralelo 15: São Paulo, 17-

36.

Carrizosa, J. 

2015. The Shape-Shifting Territory: 

Colonialism, Shamanism and 

A’i Kofan Place-Making in the 

Colombian Amazon Piedmont. 

Unpublished Ph,D.  thesis, University 

of Kent, United Kingdom.

Castaneda, C. 

1968. The Teachings of Don Juan. University 

of California Press: Berkeley.

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



38								             

Castaneda, C. 

1971. A Separate Reality. Pocket Books: New 

York.

Cesarino, P de N. 

2018. “Virtualidade e equivocidade do ser nos 

xamanismos amerindios”. Revista do 

Instituto de Estudos Brasileiros, 69: 

267-288.

Chaumeil, J-P. 

1983. Voir, savoir, pouvoir. Le chamanism chez 

les Yagua du Nord-Est péruvien. 

Éditions de L’École des Hautes 

Études en Sciences Sociales : Paris.

Chaumeil, J-P. 

1994. “Bibliografía Europea sobre el 

Chamanismo em América del Sur”.  

REDAIL,  3: 129-142.

Chaumeil, J-P. 

2012. “Una manera de viver y de actuar en 

el mundo: estudios de chamanismo 

en la Amazonía”. En Degregori, CI, 

Sendón, PF, & Sandoval, P (eds), No 

hay país más diverso. Compendio 

de Antropología peruana, 2. IEP 

Instituto de Estudios Peruanos: Lima, 

411-432.

Crépeau, RR (ed). 

1988. “Chamanismes des Amériques”. 

Recherches Amérindiennes au 

Québec, XVIII (2-3). 

Diakara, JMF. 

2021. GAAPI - Elemento fundamental de 

acesso aos conhecimentos sobre esse 

mundo e outros mundos. Editora 

Valer: Manaus. 

Déléage, P. (ed). 

2011. “Dossier: Discours Rituels em 

Amazonie”. Journal de la Société des 

Américanistes, 97 (1): 77-319.

Dobkin de Rios, M. 

1972. Visionary Vine. Psychedelic Healing in 

the Peruvian Amazonas. Chandler: 

San Francisco. 

Eliade, M. 

1964. Shamanism: Archaic Techniques of 

Ecstasy. Trask: WR translator, 

Princeton University Press and the 

ESTHER JEAN LANGDON



          39

Bollingen Foundation: New Jersey.

Echeverri, JÁ. 

2022. La gente del centro del mundo: Curación 

de la historia en una sociedad 

amazónica. Universidad Nacional de 

Colombia: Bogotá.

Epps, P. & Ramos, DP. 

2019. “Hup bi’id ɨd: Shamanic incantation at 

the nexus of language and Culture”. 

Journal of Linguistic Anthropology, 

29 (2): 205 – 212. 

Escobar, A. 

2007. “Worlds and Knowledges Otherwise: 

The Latin American Modernity/

Coloniality Research Program”. 

Cultural Studies, 21 (2-3): 179-210.

Gow, P. 

1996. “River People: Shamanism and History 

in Western Amazonia”. En Thomas, N 

&  Humphrey, C. (eds), Shamanism, 

History and the State. University of 

Michigan Press: Ann Arbor, 90-113.

Hallowell, AI. 

1960. “Ojibwa ontology, behavior, and world 

view”. En Diamond, S (ed), Culture 

in History. Columbia University 

Press: New York, 19–52.

Harner, M. 

1962. “Jivaro Souls”. American Anthropologist, 

64 (2): 258-272. 

Harner, M. (ed). 

1973. Hallucinogens and Shamanism. Oxford 

University Press: New York.

Hill, J. y Chaumeil, J-P. (eds). 

2011. Burst of Breath: Indigenous Ritual 

Wind Instruments in Lowland South 

America. The University of Nebraska 

Press: Lincoln.

Hugh-Jones, S. 

2020. “Rhetorical Antinomies and Radical 

Othering: Recent Reflections on 

Response to an Old Paper concerning 

Human-Animal Relations in 

Amazonia”. En Lloyd, GER & Vilaça, 

A. (eds), Science in the Forest, Science 

in the Past. Hau Books: Chicago. 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



40								             

Jackson, JE. 

1975. “Recent ethnography of indigenous 

Northern lowland South America”. 

Annual Review of Anthropology, 4. 

Annual Review Incorporated: Palo 

Alto, 307-340.

Kensinger, K. 

1973. “Banisteriopsis Usage among the 

Peruvian Cashinahua”. En Harner, M 

(ed) Hallucinogens and Shamanism. 

Oxford University Press: New York, 

9-14.

Kensinger, K. 

1974. “Cashinahua Medicine and Medicine 

Men”. En Lyon, P (ed), Native South 

Americans: Ethnology of the least 

known Continent. Little, Brown, and 

Co.: Boston, 283-288.

Kohn, E. 

2015. “Anthropology of Ontologies”. Annual 

Review of Anthropology, 44. Annual 

Reviews Incorporated: Palo Alto, 

311-327.

Labate, BC. y Cavnar, CC. (eds). 

2014. Ayahuasca Shamanism in the Amazon 

and Beyond.  New York: Oxford 

University Press.

Labate, BC. y Cavnar, CC. (eds). 

2018. The Expanding World Ayahuasca 

Diaspora. Routledge: New York.

Lagarriga, I., Galinier, J y Perrin, M (eds). 

1995. Chamanismo en Latinoamérica. Una 

revisión conceptual. Plaza y Valdés: 

México.

Langdon, EJ. 

1981. “Social Bases for Trading of Visions and 

Spiritual Knowledge in the Colombian 

and Ecuadorian Montaña”. En 

Networks of the Past, Proceedings of 

the Twelfth Annual Conference. The 

Archaeological Association of the 

University of Calgary: Calgary, 101-

116.

Langdon, EJ. 

1992. “Introduction”. En Langdon, EJM & 

Baer, G (eds), Portals of Power: 

Shamanism in South America. 

ESTHER JEAN LANGDON



          41

Albuquerque: University of New 

Mexico Press: Albuquerque, 1-21.

Langdon, EJ. (ed). 

1996. Novas Perspectivas sobre Xamanismo 

no Brasil. Editora da Universidade 

Federal de Santa Catarina: 

Florianópolis.

Langdon, EJ. 

2004. “Shamanismo y sueños: subjetividad 

y representaciones de sí mismo en 

narrativas de sueños siona”. En 

Cipolletti, MS (ed) Los mundos 

de abajo y los mundos de arriba: 

individuos y sociedad en las tierras 

bajas y los Andes. Homenaje a 

Gerhard Baer. Editora Abya Yala: 

Quito, 26-51.

Langdon, EJ. 

2013. “New Perspectives of Shamanism 

in Brazil: Shamanisms and 

Neo-Shamanisms as Dialogical 

Categories”. Civilizations: Revue 

internationale d’anthropologie et de 

sciences humaines, 61 (2): 19-35. 

Langdon, EJ. 

2014. La negociación de lo oculto: chamanismo, 

medicina y familia entre los Siona del 

bajo Putumayo. Editora Universidad 

del Cauca: Popayán.

Langdon, EJ. 

2020. “Configuraciones del chamanismo siona: 

modos de performance en los siglos 

XX y XXI”. Revista Maguare, 34 

(1): 17-47.

Langdon, EJ. & Baer, G. (eds). 

1992. Portals of Power: Shamanism in South 

America. University of New Mexico 

Press: Albuquerque.

Langdon, EJ., Laffay, T., & Maniguaje-Yai-
guaje, P. 

2023. Resistencias, re-existencias y práticas 

chamánicas: las poéticas y políticas 

de una visión contemporánea. Mundo 

Amazónico, 14 (1): 44-59. e104431. 

DOI: 10.15446/ma.v14n1.104431

Lathrap, DW. 

1973. “The Antiquity and importance of long-

distance trade relationships in the 

moist tropics of Pre-Columbian 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



42								             

muisca de Bosa. Universidad de los 

Andes, CESO, Ediciones Uniandes: 

Bogotá.

McKenna, T. 

1991. The Archaic Revival. Harper Collins 

Publishers: San Francisco.

Mentore, G. y Santos-Granero, F. 

2006. “Introduction: Amerindian Modes of 

Knowledge”, Tipití: Journal of 

the Society for the Anthropology 

of Lowland South America, 4 (1), 

Article 1, viewed 5 December 2023, 

<https://digitalcommons.trinity.edu/

tipiti/vol4/iss1/1>

Narby, J. y Huxley, F. (eds). 

2001. Shamans through Time. Tarcher and 

Putnam: New York.

Overing Kaplan, J. (ed). 

1977. “Social Time and Social Space in 

Lowland South American Societies”, 

Actes du XLIIe Congrès International 

des Américanistes, vol. II, 9-394. 

South America”. World Archaeology, 

5 (2): 170-186.

Lima, TS. 

1996. “O dois e seu múltiplo: reflexões sobe o 

perspectivismo em uma cosmologia 

tupi”. Mana, 2 (2): 21-47.

Losonczy, AM. y Mesturini, S. 

2013. “Introduction: Chamanismes en 

Mouvement”. Civilizations: Revue 

internationale d’anthropologie et de 

sciences humaines, 61 (2): 7-18.

Losonczy, AM. y Rubiano, JC. 

2013. “La política por los espíritus: escenarios 

multiculturales en Zonas de Contacto: 

(Valle de Cauca, Colombia)”. 

Religião e Sociedade, 33 (1): 11-29.

Lyons, P (ed). 

1974. Native South Americans. Ethnology of 

the least known continent.  Little, 

Brown and Co.: Boston.

Martínez Medina, S. 

2009. Poderes de la mimesis: identidad y 

curación en la comunidad indígena 

ESTHER JEAN LANGDON



          43

Overing Kaplan, J. 

1984. “Shamanism in South America: A 

Problem of Definition”. En Lynch, 

J. (ed), Past and Present in the 

Americas: A Compendium of Recent 

Studies, Manchester University Press: 

Manchester, 167-172.   

Pollan, M. 

2018. How to change your Mind: What 

the New Science of Psychedelics 

Teaches us about Consciousness, 

Dying, Addiction, Depression, and 

Transcendence. Penguin Press: New 

York.

Pérez Gil, L. 

2024. “A Pedra, o Sopro e o vegetal: 

transformações do xamanismo 

yaminawa (Amazonia Peruana)”. 

En Barcelos Neto, A, Pérez Gil, L. 

y Ramos, DP (eds), Xamanismos 

Ameríndios: Expressões sensíveis 

e ações cosmopolíticas. São Paulo: 

Editora Hedra, 335-364.

Perrin, M (ed). 

1990. Antropologia y Experiencias del Sueño. 

MLAL/ABYA-YALA: Quito.

Pinzón, C., Suárez, R. y Garay, G. 

2005. Mundos en red: la cultura popular frente 

a los retos del sigo XXI. Universidad 

Nacional de Colombia: Bogotá. 

Ramírez de Jara, M. y C. Pinzón. 

1992. “Sibundoy shamanism and popular 

culture in Colombia”. En Langdon, 

EJM. y Baer, G. (eds), Portals of 

Power: Shamanism in South America, 

University of New Mexico Press: 

Albuquerque, 287-304. 

Ramos, AR. 

2012. “The politics of perspectivism”. Annual 

Review of Anthropology, 41, Annual 

Reviews Incorporated: Palo Alto, 

481-494.

Ramos, DP. 

2018. Círculos de Coca e Fumaça. Hedra: São 

Paulo.

Reichel-Dolmatoff, G. 

1968. Desana: Simbolismo de los Indios 

Tukano del Vaupés. Universidad de 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



44								             

los Andes: Bogotá.

Robinson, SS. 

1970. “Shamanismo entre los Kofanes”, 

Actas y Memorias XXXIX Congreso 

Internacional de Americanistas, 4, 

89-93. Lima, Perú.

Robinson, SS. 

1996. Hacia una Comprension del Shamanismo 

Cofan. Ediciones ABYA-YALA: 

Quito. 

Ruck, CAP, Bigwood, J, Staples, D, Ott, J, y 
Wasson, RG. 

1969. Entheogens, Journal of Psychedelic 

Drugs, 2 (1-2), 145-146.

Russel, A. y Rahman, E. (eds). 

2015. The Master Plant – Tobacco in Lowland 

South America. Bloomsbury: London.

Salomon, F. 

1986. Native lords of Quito in the age of the 

Incas: The political economy of 

North Andean Chiefdoms. Cambridge 

University Press: Cambridge.

Santos-Granero, F. (ed). 

2009. The Occult Life of Things. University of 

Arizona Press: Tucson.

Santos-Granero, F. 

2012. Beinghood and people-making in native 

Amazonia: A constructional approach 

with a perspectival coda. HAU: 

Journal of Ethnographic Theory, 2 

(1), 181-211.

Schultz, H. 

1960. Condenação e execução de medico-

feiticeiro entre os índios Kraho. 

Revista do Museu Paulista, N.S, XII, 

185-97.

Seeger, A., DaMatta, R., y Viveiros de Castro, 
EB. 

1979. “A construção da pessoa nas sociedades 

indígenas brasileiras”. Boletim do 

Museu Nacional, Série Antropologia, 

32, 2-19.

Seeger, A., DaMatta., R, y Viveiros de Castro, 
EB. 

2019. “The Construction of the Person in 

Indigenous Brazilian Societies”. 

Hau, Journal of Ethnographic 

ESTHER JEAN LANGDON



          45

Theory,  9 (3), 694-703.

Seijas, H. 

1969. Medical System of the Sibundoy Indians. 

Unpublished Ph.D. thesis, Tulane 

University: New Orleans. 

Severi, C. y Lagrou, E. (eds). 

2013. Quimeras em diálogo: grafismo e 

figuração nas artes indígenas. 7 

Letras: Rio de Janeiro.

Siragusa, L., Westman, CM., y Oritz, SC. 

2020. “Shared Breath. Human and Nonhuman 

Copresence through Ritualized Words 

and Beyond”. Current Anthropology, 

61 (4), 471-494. 

Tola, F. 

2012. Yo no estoy solo en mi cuerpo. Cuerpos-

Personas múltiples entre los tobas del 

Chaco Argentino. Editorial Biblos/

Culturalia: Buenos Aires. 

Tunubala Yalanda, JC. 

2022. “El deber mayor: ontología de las shuras 

parteras guardianas de la sabiduría 

ancestral de los pishau, el pueblo 

de los sueños, cauca (Colombia)”. 

Unpublished M.A. thesis, Universidad 

de los Andes: Bogotá.   

Urrea, GE. y Zapata, DO. 

1995. “Vegetalismo y sistema de 

representaciones em el curandeirismo 

ingá-camentsa. (Pretexto para uma 

discusión sobre las cosmovisiones 

prehispánicas en la sociedade 

contemporénea)”, En LaGarriga, 

I., Galinier, J., & Perin, M. (eds), 

Chamanismo em Latinoamérica: 

uma revisión conceptual. Plaza y 

Valdés Editores: México, 39-68.

Viveiros de Castro, EB. 

1996. “Os Pronomes cosmológicos e o 

perspectivismo ameríndio”. Mana, 2 

(2), 115-144.

Viveiros de Castro, EB. 

2004. Perspectival anthropology and the 

method of controlled equivocation. 

Tipití, 2 (1), 3-23.

Wasson, RG. 

1961. “The hallucinogenic fungi of Mexico: 

QUÉ HEMOS APRENDIDO SOBRE EL CHAMANISMO (...)



46								             

An inquiry into the origin of religious 

ideas among primitive peoples”. 

Botanical Museum Leaflets, Harvard 

University, XIX (7), 137-162.

Weiss, G. 

1975. “Campa Cosmology. The World of a 

Forest Tribe in South America”. 

Anthropological Papers of the 

American Museum of Natural 

History, 52, (Part 5), 217-288. 

Wright, P. 

2016. Perspectivismo ameríndio: notas 

antropológicas desde una crítica 

postcolonial. En Renold, JM., 

Religión, ciencias sociales y 

humanidades, Editorial UNR: 

Rosario, 139-150.

ESTHER JEAN LANGDON


