m SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1, Bs. As., pp. 47-80

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL'

Michael Winkelman*
Traduccion de Julieta Giambastiani**

Revision de Sandra Lauria

Title: Shamanism In Cross-Cultural Perspective

Abstract: This article reviews the origins of the concept of the shaman and the principal sources of con-
troversy regarding the existence and nature of shamanism. Confusion regarding the nature of shamanism
is clarified with a review of research providing empirical support for a cross-cultural concept of shamans
that distinguishes them from related shamanistic healers. The common shamanistic universals involving
altered states of consciousness are examined from psychobiological perspectives to illustrate shamanism's
relationships to human nature. Common biological aspects of altered states of consciousness help explain
the origins of shamanism while social influences on this aspect of human nature help to explain the diverse
manifestations of shamanistic phenomena involving an elicitation of endogenous healing responses.
Keywords: Shaman controversy, prehistoric shaman, shamanic universals, integrative mode of consciousness,

biological bases of altered states of consciousness

Resumen: El presente articulo revisita los origenes del concepto de chaman y recapitula las principales
fuentes de controversia en relacion con la existencia y la naturaleza del chamanismo. Para clarificar la
confusion en torno a este concepto, se resefian investigaciones que respaldan la nocion de chaman como
concepto transcultural mediante evidencia empirica, lo que permite distinguir a estos practicantes de otros
tipos de sanadores chamanisticos. Se examinan los universales chamanicos mdas comunes implicados en los
estados alterados de conciencia desde una perspectiva psicobiologica, con el objetivo de ilustrar las relaciones
que existen entre el chamanismo y la naturaleza humana. Los factores biologicos asociados a los estados
alterados de conciencia contribuyen a explicar los origenes del chamanismo, al tiempo que la influencia
de lo social sobre este aspecto de la naturaleza humana permite dar cuenta de diversas manifestaciones de
los fenomenos chamanisticos que se relacionan con la generacion de respuestas endogenas de sanacion.

Palabras clave: controversia sobre el chaman, chamanismo prehistorico, universales chamanicos, modo

integrativo de conciencia, bases biologicas de los estados alterados de conciencia

*Profesor retirado de la Universidad del Estado de Arizona, Tempe, Arizona, Estados Unidos. Email:
michaeljwinkelman@gmail.com
** E-mail: julietagiambastiani@gmail.com

1. Traduccion de un articulo originalmente publicado en International Journal of Transpersonal Studies, 31(2), 2013, pp. 47-62.



48

MICHAEL WINKELMAN

Introduccion

En las ultimas décadas, el chamanismo
como concepto se propag6 por todo el mundo,
hecho que se manifiesta en los resultados de
una busqueda de Google realizada en 2011 por
este autor, en la que el término “chamén” apa-
recia mas de 10 millones de veces y el término
“chamanismo”, en mas de 35.000 entradas de
Google Scholar. Aunque un listado tan extenso
de resultados pareceria indicar que el concep-
to no presenta problemas de comprension o
aceptacion, todavia hay quienes dudan de la
existencia del chamanismo y lo consideran
una mera invencion del imaginario occidental.
No obstante, existen pruebas a lo largo de
la historia y la prehistoria de la importancia
que revisten las practicas chamanicas —en-
tre las que se incluyen los estados alterados
de conciencia— para diversas disciplinas y
profesiones. El papel predominante de las
representaciones chaménicas en manifesta-
ciones artisticas y artefactos religiosos de la
antigliedad encontrados en todo el mundo,
cuyos exponentes mas antiguos se remontan
a los petroglifos descubiertos en las cuevas
de Europa (Clottes y Lewis-Williams, 1998;
Whitley, 2009), indica que el chamanismo esta
presente en la cultura desde tiempos remotos. A
la vez, la perpetuacion de practicas chamanicas
en sociedades contemporaneas es una realidad
transcultural (1) (Walter y Fridman, 2005;
Winkelman, 2003). Muchos son los campos que
han manifestado interés en el chamanismo: la
arqueologia (Aldhouse-Green, 2005; Hayden,
2003; Staller y Currie, 2001), el arte (Rei-
chel-Dolmatoft, 2005), las religiones mayori-

tarias y las emergentes (Craffert, 2008; Keeney,

2006; Macrae, 1998; Ruck, Blaise, Staples y
Heinrich, 2001; Winkler, 2003), la etnografia
(Bean, 1992; Blacker, 1999; Hoppal y Kosa,
2003; Jakobsen, 1999; Langdon y Baer, 1992;
Whitehead, 2002), el feminismo (Glass-Cofin,
1998; Tedlock, 2005), las practicas de curacion
(Ewing, 2008; McClenon, 2002; Millones y
Lemlij, 2009; Tasorinki, 2009; Walsh, 2007),
la historia (Laugrand y Oosten, 2010; Narby
y Huxley, 2001; Ustinova, 2011; Znamenski
2003), y la mitologia (Berman, 2008a, 2008b,
2008c; Ruck, Staples, Celdran y Hoffman,
2007; Tolley, 2009).

Aun asi, las sociedades europeas posrenacen-
tistas no reconocieron el chamanismo a pesar
de que se vieron expuestas a practicas chama-
nicas tras haber entrado en contacto con otras
culturas (en gran medida, debido al proceso
de colonizacién). Segtin Flaherty (1992), la
incorporacion del término shaman al idioma
inglés, asi como su aparicion moderna en los
circulos intelectuales europeos, se dio gracias a
las exploraciones de cientificos alemanes, quie-
nes, a la vez, habian tenido acceso al concepto
de saman por medio de los pueblos tunguses
de Siberia. Otros términos etimoldgicamente
similares al saman de los tunguses (csaman,
sama, shaman, khamman, sam, csam, kam,
xam, xamna- y xamsa) se encuentran muy
difundidos entre las lenguas de Siberia, Asia e
incluso en antiguas lenguas indoeuropeas (cft.
Saman, Sramana, samdne, saga y wissago;
Winkelman, 2010).

Las descripciones del chamanismo que hicieron
los rusos durante sus expediciones cientificas
por Siberia a lo largo de los siglos XVII y XVIII
contribuyeron a que estas practicas se hicieran

conocidas en otras partes de Europa. Sin embar-



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 49

g0, esos primeros informes a cargo de explora-
dores, mercaderes, misioneros, colonizadores,
militares y otros representantes de la cultura
occidental no se basaban en datos precisos,
sino en informacidn confusa y, muchas veces,
en exageraciones sensacionalistas destinadas
a generar fascinacion en los lectores (Flaherty,
1992). De todas maneras, el chamanismo como
concepto comenzo a ejercer impacto en el
imaginario cientifico de Occidente en el siglo
XVII. Esas primeras descripciones hechas por
el mundo no occidental adquirieron cada vez
mayor relevancia en la vida literaria y cultural
europea, lo que propicid que se reevaluaran
las manifestaciones de fendmenos chamani-
cos del pasado (Flaherty, 1992). Este ejercicio
revel6 los multiples encuentros que el mundo
occidental habia tenido con el chamanismo en
los momentos de contacto con otras culturas.
Europa ya habia accedido al conocimiento de
dichas practicas, que se denominaban “adora-
ciones al demonio”, hacia mas de un milenio
(Siikala, 1978). La incipiente comprension
del concepto del chamanismo trajo como
consecuencia una reconceptualizacion de gran
variedad de fenomenos occidentales del pasa-
do como efectivamente chamanicos, entre los
que se cuenta la vida de Jestus (Craffert, 2008;
Keeney, 2006).

Las ideas de la Ilustracion contribuyeron a
conceptualizar el chamanismo en oposicion al
pensamiento racional, es decir, como lo que
representaba el lado irracional de la naturaleza
humana, lo que hacia que la vida social estu-
viera dominada por el carisma y las emociones.
Ante el escepticismo europeo de la época, las
manifestaciones chamanicas se convirtieron

en una representacion de la irracionalidad de

ese “otro” no occidental, a la vez que los enfo-
ques sensacionalistas caracterizaron al chaman
como un sujeto teatral que usaba el engafio para
ejercer control sobre una comunidad ingenua.
La vision desvalorizadora comenz6 a cambiar
cuando aquellas descripciones iniciales, frag-
mentarias y poco profesionales, se nutrieron
de un entendimiento mas completo y preciso
de la practica chamanica, gracias a los estudios
antropologicos que se realizaron con grupos
siberianos durante los siglos XIX y XX. A pesar
de que las practicas chamanicas siberianas ya
habian sufrido modificaciones considerables
debido a la colonizacion rusa y a las reformas
politicas y sociales que las erradicaron o las
transformaron por completo (Siikala, 1978),
cada vez habia mas estudios etnograficos para
respaldar los vestigios de un fendmeno trans-
cultural que ya habia sido descrito por Czaplic-
ka (1914) en su libro Aboriginal Siberia. A es-
tos estudios les siguieron otros sobre practicas
chamanicas de pueblos finlandeses, hungaros
y turcos, que ampliaron los trabajos que ya se
habian realizado en poblaciones siberianas,
rusas y euroasiaticas acerca de lo que cada vez
se aceptaba mas como chamanismo. Aunque no
siempre recibieron ese nombre, se volvio evi-
dente que distintas culturas de diferentes partes
del mundo presentaban practicas similares que
constituian aspectos basicos del chamanismo
(ver Benedict, 1923). La preponderancia que
cobrd esta perspectiva transcultural contribuy6
a que mas adelante se identificaran manifesta-
ciones chamanicas en la literatura antigua y

en los materiales mitoldgicos (Flaherty, 1992).

Los aportes de Eliade



50

MICHAEL WINKELMAN

La obra clasica y fundacional de Mircea
Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas
del éxtasis (2), publicada originalmente en
1951, presentaba una sintesis novedosa de una
serie de estudios etnograficos sobre practicas
chamanicas. Lo que se desprende del enfoque
de Eliade es que el chamanismo era una prac-
tica transcultural, es decir que no se reducia al
contexto siberiano o euroasiatico, sino que se
observaba en culturas de todo el mundo. Para
Eliade, el chamanismo podia resumirse funda-
mentalmente en el uso de técnicas de éxtasis
para entrar en contacto con el mundo de los
espiritus en beneficio de la comunidad y rea-
lizar actos de sanacion y adivinacion. Todo el
grupo local asistia a las ceremonias nocturnas,
que revestian una importancia central ya que
eran el centro de reunion social, “un especta-
culo sin igual en el mundo de la experiencia
cotidiana” (Eliade, [1951] 1960, p. 241). Los
rituales chamanicos y las creencias asociadas a
ellos constituian las actividades cosmologicas,
espirituales, religiosas, sociales y de curacion
mas importantes de esa sociedad, y generaban
el espacio para que se establecieran relaciones
entre el individuo y el grupo y para atraer a
los espiritus hacia la comunidad. Estos actos
dramaticos evocaban poderosas experiencias
emocionales; el chaman relataba batallas contra
los espiritus mientras tocaba tambores, can-
taba, recitaba melodias repetitivas o danzaba
con gran efusividad. Finalmente, el chaman
colapsaba exhausto y entraba en un estado de
¢xtasis mediante el cual se comunicaba con los
espiritus y buscaba su cooperacion.

Eliade resaltaba que entre los aspectos centra-
les de la practica chamanica se encontraban el

estado de éxtasis y el vuelo magico, es decir,

estados alterados de conciencia (EAC) que per-
mitian acceder al mundo de los espiritus y que
se manifestaban en las experiencias alucinato-
rias de los chamanes. Los EAC eran inducidos
de diferentes formas, en especial mediante el
toque de tambores, el canto, las melodias repe-
titivas y la danza, y en muchas culturas también
mediante el uso de sustancias psicoactivas. Los
chamanes generalmente se preparaban para los
EAC sometiéndose a practicas de austeridad
que propiciaban dichas experiencias, durante
las cuales pasaban por periodos de ayuno ab-
soluto, se exponian a temperaturas extremas,
al esfuerzo fisico extenuante, al dolor fisico,
practicaban el celibato, la privacion del suefio,
la incubacion del suefio y el aislamiento social.
El estado extatico en el que entraba el chaman
era descrito como un vuelo del alma, “un trance
durante el cual su alma se cree abandona el
cuerpo para emprender ascensiones al Cielo
o descendimientos al Infierno” (Eliade, [1951]
1960, p. 6). Este vuelo clasico del chaman se
presentaba de diversas formas que consistian
siempre en la separacion de algun aspecto del
practicante de su cuerpo fisico para entrar en
el mundo de la experiencia, donde era capaz
de interactuar con las entidades espirituales.
El vuelo del chaman se podia experimentar
de forma corporea o mediante la transforma-
cion en animales o en espiritus aliados. Otros
EAC comprendian viajes al inframundo y/o la
transformacion en animales. En general, los
chamanes no eran poseidos por los espiritus,
sino que tenian el poder de controlarlos y de
realizar hazafas a través de las acciones de sus
espiritus aliados.

El acceso al mundo de los espiritus era clave

para que el chaman realizara sus actividades,



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 51

que incluian efectuar actos de adivinacién
o clarividencia, obtener informacion sobre
miembros de la comunidad, favorecer la caza,
realizar curaciones, restituir las almas perdidas,
comunicarse con los espiritus de los muertos,
acompaiiar el alma de los muertos en su pasaje
al otro mundo y brindar proteccion contra es-
piritus malignos y contra hechiceros (Eliade,
[1951] 1960). El mundo al que accedian los
chamanes se describia como un universo com-
puesto de diferentes niveles, que se dividia en
tres partes principales: el mundo inferior, el
mundo medio y el mundo superior, las cuales, a
la vez, comprendian varias subdivisiones mas,
en general, entre siete y nueve. Para moverse
entre los mundos, el chaman se valia de un
axis mundi, una “escalera”, un “agujero” o un
“arbol”. Este nexo, al que muchas veces se lo
llama arbol cdsmico, arbol sagrado o montafia
sagrada, era el medio por el cual el chaman
lograba acceder a cada uno de los diferentes
mundos.

En general, las practicas chamanicas se relacio-
naban con la salud. Los rituales desempefiaban
un papel esencial en la defensa psiquica de la
comunidad ya que defendian “/a vida, la salud,
la fecundidad y el mundo de la ’luz’, contra
la muerte, las enfermedades, la esterilidad, la
desgracia y el mundo de las ‘tinieblas ™ (Elia-
de, [1951] 1960, p. 240). Las teorias sobre la
enfermedad consistian en general en una pér-
dida del alma, causada por el ataque de algiin
espiritu o por el robo a manos de otro chaman.
Otra de las causas a las que se atribuia la en-
fermedad era la accion maligna de fantasmas o
espiritus agresivos o a los maleficios ejercidos
por otros chamanes, hechiceros o brujos. Los

rituales chaméanicos solian representar batallas

dramaticas contra los espiritus para expulsarlos
del cuerpo y recuperar el alma del paciente.
Ademas de los rituales focalizados en el espi-
ritu, los cuales cumplian funciones sociales y
psicoterapéuticas, también se realizaban cere-
monias de sanacion destinadas a preservar la
salud fisica, mediante la limpieza de heridas,
la extirpacion de objetos y el uso de hierbas
medicinales.

El universo chamanico se basa en el animismo,
en la creencia de que existen entidades espiri-
tuales que inciden en todos los aspectos de la
vida humana. Se creia que los espiritus confor-
maban la esencia de las fuerzas naturales y de
los seres humanos, asi como la de los animales
de los que dependia el chaman para obtener sus
poderes. Establecer vinculos con los espiritus
formaba parte central del entrenamiento de
los chamanes; los espiritus de animales que
ejercian de ayudantes representaban la fuente
de su poder y los agentes mediante los cuales
realizaban muchas de sus actividades. Se supo-
nia también que los chamanes completaban sus
tareas asumiendo la apariencia de los animales
en los cuales se transformaban a voluntad.
Aunque cualquier miembro de la comunidad
podia desempeiiar la funcion de chamén, en ge-
neral los seleccionados eran los descendientes
de otros chamanes que recibian los poderes de
los espiritus aliados de sus ancestros. Comun-
mente, este rol lo ejercian los hombres, pero en
la mayoria de las culturas, las mujeres también
podian practicar el chamanismo antes y después
de su etapa reproductiva. Se pensaba que eran
los mismos espiritus quienes seleccionaban a
los futuros chamanes y que, para manifestar su
eleccion, sumian al candidato en un prolongado

periodo de enfermedad o demencia. El padeci-



52

MICHAEL WINKELMAN

miento que provocaban los espiritus era descri-
to como la sensacion de morir tras ser atacado
o descuartizado por un animal. Durante esta
experiencia de muerte personal, los espiritus
terminaban sanando al iniciado y le otorgaban
poderes especiales y nuevas reglas de vida
que lo transformaban en un ““sanador herido”.
Esa experiencia de muerte y renacimiento era
lo que constituia al individuo en chaman. El
encuentro de la persona con la muerte también
podia buscarse de forma deliberada por medio
de una vision, en la que el iniciado pasaba por
una serie de tormentos para adquirir poderes
espirituales. Aunque muchas veces otros cha-
manes cuidaban del nedfito durante sus visio-
nes, estas casi siempre ocurrian en el transcurso
de vigilias solitarias que tenian lugar en plena
naturaleza. Durante esas busquedas delibera-
das o espontaneas, los poderes del chaman se
manifestaban en forma de bestias salvajes que
atacaban y despedazan al iniciado; los espiritus
animales se incorporaban luego al nedfito y lo
reconstituian transformado en un nuevo ser que

contaba con poderes y capacidades especiales.

La polémica en torno al chamanismo

Cuando se publico el libro de Eliade, el
concepto de chamanismo ya era reconocido en
el campo de la religion comparada. A medida
que la nocién de transculturalidad presentada
por este autor fue ganando adherentes, se em-
pezaron a describir las actividades religiosas
extranjeras practicadas en todo el mundo
aplicando el concepto de chamanismo. La
publicacion del libro de Harner, La senda del
chaman (1980), y los talleres de capacitacion

que empezo a brindar la Fundacién de Estudios

Chamanicos propiciaron que el chamanismo
como concepto académico se vinculara con las
revitalizaciones de la cultura popular, lo que
amplio la aplicacion del término y del concepto.
A medida que iba ganando terreno, la nocion
de chamanismo también fue generando reac-
ciones adversas tanto en el &mbito académico
como en el cultural, con el argumento de que
la idea de una espiritualidad indigena univer-
sal y transcultural no era sino un invento, una
muestra mas de la apropiacion cultural y del
imperialismo ejercido desde siempre por el
mundo occidental. Esas primeras descripciones
del chaman como un otro irracional sirvieron
de base para desvalorizar el término y anular
lo que se concebia como un error conceptual.
Los principales contraargumentos esgrimidos
por los antropdlogos que empezaron a cuestio-
nar y a criticar el uso del término “chamanis-
mo” se basaban en la nocion de que no existe
similitud entre las practicas de sanacion espi-
ritual que se realizan en diferentes partes del
mundo. Kehoe (2000), por ejemplo, sostenia
que el concepto era producto de la imagina-
cion occidental. Lejos de aceptar la idea de
un fendémeno universal o transcultural, como
proponia Eliade, los detractores (ver Francfort,
Hamayon y Bahn, 2001) aseguraban que las
practicas de sanacion espiritual observadas en
distintas comunidades presentaban variaciones
que reflejaban las creencias de la cultura local,
por lo que negaban la existencia de un chama-
nismo universal.

Si bien Kehoe (2000) critica a Eliade ([1951]
1960) con argumentos legitimos por recurrir
a métodos impresionistas, por la falta de una
investigacion transcultural sistemdtica y por ha-

cer generalizaciones sobre el chamanismo, es-



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL

53

tudios transculturales posteriores (Winkelman,
1986a, 1990, 1992) apoyaron las conclusiones
a las que habia llegado el autor. Aun asi, Kehoe
y otros investigadores (cfr. Francfort, Hama-
yon y Bahn, 2001) que han rechazado la idea
del chamanismo como concepto transcultural,
siguen desestimando las pruebas empiricas.
En lugar de considerar los datos recabados,
prefieren respaldar malinterpretaciones y dafiar
lareputacion de otros investigadores, hecho que
se ilustra en el uso que hace Bahn (2001) del
término “chamanidticos” con el fin de menos-
preciar la investigacion académica.

La critica de Bahn (2001) se basa en parte en
un enfoque arbitrario acerca del concepto, dado
que sostiene que Siberia es “el corazon del
verdadero chamanismo” (p. 59). Sin embargo,
la idea de que el término debe restringirse a la
region cultural donde se originé la practica no
tiene mucho sentido. Asi como los antropdlo-
gos tomaron prestados vocablos como “tabu”,
“mana” e “intercambio kula” y los usaron fuera
del contexto de sus culturas originales, lo mis-
mo aplicaria para el término “chamanismo”.
Cuando se identifican conceptos similares en
culturas diferentes, es necesario elaborar una
terminologia que dé cuenta de esas similitu-
des transculturales. A pesar de que Francfort,
Hamayon y Bahn (2001) sostienen que el uso
transcultural del término “chaman” no tiene
fundamento, otros autores que formaron parte
de la publicacion editada por ellos, e incluso
los propios editores en algunos comentarios,
afirman justamente todo lo contrario. Le Que-
llec (2001), por ejemplo, argumenta que “e/
verdadero chamanismo solo es concebible [en
Africa] en el caso de los thonga y los san” (p.

148); y luego de examinar casos del pacifico

insular, Francfort (2001) sostiene que “si ob-
servamos esas sociedades teniendo en mente
una definicion laxa [sin especificar] ... podemos
tomarlas también por chamanicas™ (p. 37).
En un capitulo introductorio de una de las
secciones, Francfort (2001) comenta: “Los
arqueologos y los historiadores del arte re-
curren a los etndlogos en busca de una de-
finicion operativa” (p. 43) del chamanismo.
Lamentablemente, en su articulo no considerd
las investigaciones etnoldgicas que describen
las similitudes y las diferencias transculturales
de las practicas chaménicas o que establecen
caracterizaciones empiricas de dichas practicas
que revisten validez transcultural. De la mis-
ma manera, Hamayon (2001) se lamenta en
su introduccion de que el chamanismo como
concepto se resista a los esfuerzos que pugnan
por definirlo. No obstante, desatiende no solo la
bibliografia en la que se lo intenta definir, sino
también las investigaciones mdas importantes
que describen las caracteristicas empiricas aso-
ciadas al chamanismo de forma transcultural.
No parece tratarse de un mero desconocimiento
de los estudios existentes, sino de un esfuerzo
deliberado por pasar por alto la investigacion
pertinente que establece la condicion etic del
chamanismo: en teoria, Hamayon tuvo acceso
a esos estudios (cfr. Winkelman, 1992), pero
sus articulos no hacen referencia alguna a lo
que plantean.

Algunos académicos siguen negando la vali-
dez del chamanismo como concepto dado que
desestiman las pruebas empiricas existentes o
incurren en una distorsion grosera de los argu-
mentos esgrimidos por otros investigadores.
Muchos de sus planteos (cfr. Francfort, Haya-

mon y Bahn, 2001) son erréneos o presentan



54

MICHAEL WINKELMAN

imprecisiones y han sido rechazados después
de un minucioso analisis (ver Clottes, 2004;
Lewis-Williams, 2004, 2006; Lewis-Williams
y Pearce, 2005; Pearce, 2004; Whitley, 2006,
2009; Winkelman, 2010). Por ejemplo, lo que
Bahn y sus colegas objetan son en realidad sus
propios malentendidos o representaciones erro-
neas en lugar de las ideas concretas presentadas
por quienes ellos pretenden criticar (para mas
detalles, ver Clottes, 2004; Lewis-Williams,
2006; Pearce, 2004; Whitley, 20006).

Chamanismo prehistorico: una tesis con

argumentos débiles

Quienes critican el uso del término
chamanismo como concepto transcultural ma-
nifiestan preocupaciones legitimas en relacion
con los métodos y las pruebas que utilizan
muchos de los arquedlogos al caracterizar el
chamanismo como tal. Un problema comun,
presente en varios de los trabajos que descri-
ben el chamanismo prehistoérico, es la falta
de referencia explicita a la aplicacion de un
modelo etnoldgico. En cambio, quienes sos-
tienen que en el arte paleolitico se evidencian
manifestaciones chaménicas (por ejemplo,
Clottes y Lewis-Williams, 1998; Lewis-Wi-
lliams, 2002, 2006; Lewis-Williams y Pearce,
2005) intentan defender su tesis por medio
de la analogia etnogréfica que, por desgracia,
sigue siendo el enfoque tedrico predominante
en la arqueologia del ritual (Fogelin, 2007). La
analogia etnografica propone que se pueden
trazar paralelos directos entre alguna practica
(relativamente) cercana en el tiempo de la cual
se tenga registro y una que presuntamente ocu-

rri6 en el pasado. La practica comun de aplicar

el modelo de sociedades cazadoras-recolecto-
ras como la forma generalizada de vida en el
pasado ilustra dicho enfoque. Que exista un
caso etnografico especifico, ya sea presente o
pasado, de una practica considerada chamanica
no constituye prueba suficiente para establecer
que esta se desarrolld también en otro tiempo
o lugar. El hecho de que se utilice el modelo
de sociedad cazadora-recolectora para sostener
la tesis de que existid un chamanismo prehis-
torico responde mas a una eleccion personal
de descripciones etnograficas que al uso de
investigaciones transculturales que establecen
similitudes entre distintas sociedades.

Lewis-Williams (cfr. 2002; Lewis-Williams y
Pearce, 2005) es un exponente de quienes no
han sabido utilizar informacion transcultural
recabada de forma sistematica para respaldar
sus argumentos sobre un chamanismo pre-
histérico; por el contrario, decidid aplicar el
enfoque ampliamente desacreditado de tomar
como modelo sociedades de recolectores que
presentaban practicas chamanicas interesantes
con el fin de interpretar el pasado. Seglin este
abordaje, Lewis-Williams consideraba que el
concepto de chamanismo no presentaba ningiin
problema, que se lo podia definir azarosamen-
te a partir de casos etnograficos para luego
confeccionar una lista de sus caracteristicas,
lista que ¢l mismo ha modificado en algunas
ocasiones. Este método de investigacion es de
lo méas desafortunado, en especial teniendo en
cuenta que lo podria haber evitado dado que
el autor estaba al tanto de las investigaciones
transculturales mas relevantes desde la década
de 1980 (cfr. Lewis-Williams y Dowson, 1988).
Usar el término “chamén” sin sustento empirico

y para describir un rango diverso de practicantes



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 55

religiosos resulta problematico. Se vuelve in-
dispensable utilizar un método de investigacion
transcultural que permita establecer un modelo
etnologico valido del fenomeno del chamanis-
mo, basado en datos empiricos y en patrones
comparativos reales. Hay estudios de este tipo
que fueron publicados hace mas de dos décadas
(Winkelman, 1984, 1986a, 1986b, 1990, 1992).
Las investigaciones transculturales empiricas
que pasaré a resumir a continuacion establecen
las bases del paradigma chamanico y respaldan
la tesis de que existié un chamanismo indigena
en sociedades cazadoras-recolectoras de todo el
mundo. Ademas, permiten diferenciar ese cha-
manismo ancestral de otras formas de sanacion
chamanica que emergieron como consecuencia

de procesos evolutivos socioculturales.

El chamanismo desde un enfoque transcul-

tural

La caracterizacion subjetiva que Eliade
([1951] 1960) hace del chamanismo es intere-
sante, pero no del todo convincente. Se requiere
de un método transcultural u holocultural (ver
Murdock y White, 1969) para responder a la
pregunta acerca de si existe un chamanismo
universal y en qué consiste, por lo que yo me
propuse abordar el tema de la transculturalidad
en un proyecto de investigacion de etnologia
empirica (ver Winkelman, 1984, 1986a, 1986b,
1990, 1992, 2000; ver Winkelman y White,
1987, para mas informacion). Mi objetivo con-
sistio en determinar empiricamente la validez
del chamanismo como concepto transcultural
mediante un estudio basado en la Muestra
Transcultural Estdndar (SCCS, por sus siglas en
inglés; Murdock y White, 1969), representativa

de las principales regiones del mundo en tér-
minos geograficos, sociales y culturales, y que
abarca un periodo que se extiende desde hace
unos 4.000 afios hasta mediados del siglo XX.
El estudio se centr6 en los practicantes magi-
co-religiosos culturalmente reconocidos que
habian sido identificados en un subconjunto
de 47 sociedades estratificadas de la muestra
SCCS. Las posiciones (estatus o roles) de los
practicantes que eran culturalmente reconoci-
dos dentro de esas sociedades y cuya funcion
se basaba en la interaccion con entidades o
poderes sobrenaturales se abordaron de forma
descriptiva mediante el uso de un cuestionario
estructurado que codificaba informacion extrai-
da de fuentes etnograficas. Este cuestionario,
elaborado a partir de las descripciones de dichas
practicas y derivado de la lectura exhaustiva
de bibliografia etnografica sobre practicantes
magico-religiosos, proporcionaba un conjunto
de variables comunes indicativas de actividades
magico-religiosas. En total se usaron mas de
cien variables para caracterizar a este tipo de
practicantes (ver Winkelman, 1992; Winkel-
man y White, 1987).

En cada una de las sociedades de la muestra,
se analizaron los diferentes tipos de practi-
cantes magico-religiosos reconocidos por su
cultura de manera individual sobre la base del
cuestionario para codificar sus caracteristicas.
En cada sociedad se identificaron entre uno y
cinco tipos de practicas magico-religiosas. Las
variables que se utilizaron para analizar por
separado cada uno de los tipos de practican-
tes culturalmente reconocidos incluian: tipo
de actividad magico-religiosa (por ejemplo,
curaciones, adivinaciones, actos malignos,

rituales propiciatorios, rituales para la caza



56

MICHAEL WINKELMAN

y la agricultura, rituales relacionados con el
ciclo vital); caracteristicas politicas, sociales
y econodmicas; funciones y organizacion pro-
fesional; procedimientos de seleccion (por
ejemplo, por enfermedad causada por espiritus,
por herencia, por adquisicion de una posicion);
condiciones de entrenamiento; caracteristicas y
procedimientos de los EAC; fuentes de poderes
sobrenaturales; relacion con los espiritus, y
el contexto social y la motivacién que hacian
necesaria la intervencion de un profesional.
Se utilizaron pruebas de confiabilidad para
verificar las variables que codificaban las ca-
racteristicas de estos practicantes magico-reli-
g10s0s y se corroboro un 95% de concordancia
interobservador (Winkelman y White, 1987).

Esa base de datos transculturales fue analizada
estadisticamente para identificar similitudes
empiricas entre los tipos de practicantes y para
determinar si existia un patron transcultural de
practicas religiosas que se correspondiera con
la descripcion impresionista del chamanismo
que Eliade ([1951] 1960) habia propuesto. Los
tipos de practicantes magico-religiosos trans-
culturalmente validos, asi como la nocion del
chamanismo en particular, fueron clasificados
por medio del andlisis de conglomerados y
corroborados con métodos de validacion in-
dependientes (ver Winkelman, 1986a, 1992).

El anélisis de conglomerados permitid estable-
cer que los mismos tipos de practicantes ma-
gico-religiosos estaban presentes en diferentes
culturas. Eso significa que hay més similitudes
entre un tipo de practicante magico-religioso
identificado en distintas partes del mundo, por
ejemplo, Eurasia, América 'y Africa, que entre
dos tipos distintos dentro de la misma region

0, incluso, de la misma sociedad. Tales resul-

tados indican que, lejos de tratarse de formas
religiosas culturalmente arbitrarias, las practi-
cas magico-religiosas constituyen universales
sociales y, por lo tanto, los practicantes que se
encuentran en diferentes sociedades de todo el
mundo no son mas que distintos exponentes de
un mismo tipo de practica. Es lo mismo que
ocurre cuando se estudian los tipos de familia
existentes en diferentes culturas: en diversas
regiones del mundo se identificaron familias
nucleares, familias extendidas y familias que
practican la poliginia. Tal y como sucede con
el concepto de familia nuclear, el chamanismo
es algo que existe y que presenta caracteristicas
empiricas identificadas en culturas diferentes.
Esas caracteristicas empiricas compartidas son
mas importantes que definiciones arbitrarias o
localizaciones geograficas.

Ademas, las caracteristicas de uno de los tipos
de practicantes, derivadas del analisis empirico,
se corresponden directamente con la descrip-
cion clésica que Eliade ([1951] 1960) y otros
autores hicieron del chaman. Los demas tipos
de practicantes identificados de forma empirica
presentaron rasgos que los distinguen tanto
subjetiva como objetivamente de los chamanes
y fueron clasificados utilizando términos que
comunmente emplean los etndgrafos: chaman,
chaman-curandero, curandero y médium. To-
dos estos practicantes conforman un grupo que
comparte caracteristicas clave en relacion con
los EAC, los rituales comunales y las relaciones
con los espiritus; a este grupo lo he denominado
sanadores chamanisticos (Winkelman 1990,
1992). También se identificaron otros dos tipos
de practicantes magico-religiosos: el sacerdote
y el hechicero-brujo (ver Winkelman, 1992,

para mas informacién sobre estos dos tipos).



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 57

Un modelo etic de chamanismo

La investigacion transcultural realizada
por Winkelman (1986a, 1990, 1992) da cuenta
de la existencia empirica del mismo tipo de
sanadores religiosos en sociedades cazado-
ras-recolectoras y en sociedades pastoriles
o agrarias simples de todo el mundo. Estos
practicantes, a los que he llamado chamanes,
se encontraron en todas las regiones del planeta
incluidas en la muestra estudiada, con excep-
cion de los territorios ubicados en la cuenca
del Mediterraneo, lo que refleja la inexistencia
de sociedades cazadoras-recolectoras en esa
region (Winkelman, 1986a). Las sociedades
en las que se encontraron chamanes presentan
variables estadisticas relacionadas con los
pueblos nomades y con la falta de integracion
politica por fuera de la comunidad local; estos
predictores mostraron resultados significativos
mas alla de los medidores de difusion, hecho
que indica origenes independientes (Winkel-
man, 1986a, 1992).

Dentro del conglomerado sanadores chamanis-
ticos, el tipo de practicante al que denominé
chamanes presentaba los mismos rasgos prin-
cipales descritos por Eliade ([1951] 1960), es
decir, es una persona que utiliza técnicas de
éxtasis para interactuar con el mundo de los
espiritus en beneficio de la comunidad. Otras
caracteristicas asociadas a los chamanes de
todo el mundo incluyen:

. rol social predominante como

lideres carismaticos que destacan

del resto;

. realizacion de un ritual comu-

nitario nocturno;

. uso de cantos, melodias repeti-

tivas, tambores y danzas;

. crisis de iniciacién que cons-
tituye una experiencia de muerte y
renacimiento;

. entrenamiento que incluye en-
trar en EAC, en especial inducidos
por periodos de ayuno y aislamiento
social;

. experiencia de EAC descripta

como viaje del alma (pero no de

posesion);
. EAC que incluyen visiones;
. habilidades de adivinacion,

diagnosis y profecia;

. realizacion de actos de sanacion
focalizados en la pérdida y recupera-
cion de almas;

. capacidad de controlar enfer-
medades que, seglin se cree, son
causadas por espiritus, hechiceros y
la intromision de objetos o entidades;
. relacion con los animales como
fuente de poder, incluido el control de
espiritus animales;

. habilidad de transformarse en
animales;

. realizacidon de actos malin-
tencionados o brujeria, incluida la
capacidad de matar a otros;

. y uso de magia destinada a la
caza, asistencia en la obtencion de

animales para consumo.

En conjunto, estas caracteristicas distinguen al
chaman de otros tipos de sanadores magico-re-
ligiosos (como los sacerdotes y los hechice-
ros-brujos) asi como de otros tipos de sanadores

chamanisticos identificados en sociedades mas



58

MICHAEL WINKELMAN

complejas (por ejemplo, el médium, el sanador
y el chaman/sanador; ver Winkelman 1966a,
1990, 1992). Si bien algunas de las caracteris-
ticas basicas del chamanismo (como los EAC,
los rituales de sanacion, la interaccion con los
espiritus, la adivinacion, entre otras) constitu-
yen universales culturales hallados en todas
las sociedades, estas se observan también en
diferentes tipos de sanadores chamanisticos
pertenecientes a sociedades més complejas.
Las formas originales de chamanismo se vieron
modificadas por factores ecoldgicos y sociales,
lo que dio lugar a una variedad de formas so-
cialmente estructuradas de sanadores chama-
nisticos: médiums, chaman/sanador y sanador
(ver Winkelman, 1992). Los diferentes tipos de
sanadores chamanisticos no solo presentaban
diferencias respecto del tipo de sociedad en la
que se encontraban, sino también del entre-
namiento que requerian, la naturaleza de sus
poderes, las caracteristicas de sus EAC (es de-
cir, vuelo del alma versus trance de posesion),
el tipo de sanacidén que realizaban (es decir,
recuperacion de almas versus exorcismos) y
sus vinculos con el poder y las instituciones

sociales (ver Winkelman, 1992).

Los médiums y los trances de posesion

Para comprender las diferencias que
existen entre los distintos practicantes magi-
co-religiosos, es importante resaltar las caracte-
risticas particulares que presentan los médiums,
a los que se suele confundir con chamanes. Si
bien ambos entran en EAC y realizan sanacio-
nes, también difieren significativamente, en
especial respecto de las fuentes de poder y la

naturaleza de los estados. Aunque los médiums

se encuentran mayormente en sociedades agra-
rias, su presencia esta fuertemente vinculada
con el hecho de que la comunidad esté poli-
ticamente integrada por fuera del nivel local;
por lo tanto, se los encuentra en sociedades
que presentan caracteristicas diferentes de las
pastoriles y de las cazadoras-recolectoras a las
que pertenecen los chamanes. La investigacion
transcultural realizada por Winkelman (1992)
arrojo que los estados de posesion no se asocian
a los chamanes, sino a otro tipo de sanador cha-
manistico: el médium. Si bien es frecuente que
se los identifique con el término “chaman”, los
médiums son, desde el punto de vista empirico,
un tipo de practicante religioso diferente, tal y
como lo indica el andlisis cuantitativo formal
(andlisis de conglomerados).

Las diferencias entre chamanes y médiums
son consecuencia de las diferentes condiciones
socioecondmicas en las cuales se halla cada
uno de estos tipos de sanadores chamanisticos.
Los chamanes se han asociado al control de
espiritus de animales y al uso de magia para
favorecer la caza, lo que refleja patrones de
subsistencia propios de los cazadores-recolec-
tores, mientras que los médiums practicaban
rituales para beneficiar el cultivo. Los médiums
ostentaban un estatus econémico y social mas
bajo que el de los chamanes, mientras que
estos ultimos eran muy estimados dentro de la
sociedad debido a su poder politico informal y
a su rol preponderante como lideres de grupo.
Los médiums son en su gran mayoria mujeres
y tienen un menor estatus social, a diferencia de
los chamanes, que son en su mayoria hombres
y tienen un estatus social mas alto. Ademas,
los chamanes usaban la hechiceria para dafar

a sus enemigos, actividad que no se observa



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 59

entre los médiums.

Las diferencias entre chamanes y médiums se
observan especialmente en los EAC de los mé-
diums, que se caracterizan por ser experiencias
de posesion en las que se cree que un espiritu
controla el comportamiento de la persona.
Aunque durante el periodo de seleccion, tanto
chamanes como médiums experimentan etapas
de enfermedad, suefios o visiones involunta-
rias, los médiums son mas propensos a seguir
teniendo experiencias por fuera de su control o
voluntad luego de esa etapa. Si bien se creia que
en ocasiones los espiritus actuaban por fuera
del control de los chamanes, en general se sabia
que estos ultimos eran quienes controlaban a los
espiritus. Esta creencia se contrapone totalmen-
te con lo que sucede con los médiums, quienes
actuaban bajo la influencia del mundo de los
espiritus. Aunque los médiums suelen intentar
entrar en EAC, se supone que esas experiencias
involucran estados de posesion, en los que el

espiritu poseedor controla a la persona.

Las bases bioldgicas de los EAC chamanicos:
el modo integrativo de conciencia

Quienes critican la idea de que existe una base
neuropsicologica que sustenta el chamanismo
no logran abordar adecuadamente la naturaleza
biologica de los estados alterados de conciencia
identificados en las practicas chamanicas. Por
ejemplo, los articulos publicados en el libro de
Francfort, Hamayon y Bahn (2001) sefialan la
variabilidad de las practicas chamanicas como
prueba de que no existe una base biologica
que dé cuenta del chamanismo y de los EAC.
Parte de la confusion en torno a la naturaleza
de esta practica y de otros tipos de sanadores

chamanisticos radica tanto en las similitudes

como en las diferencias que presentan sus EAC.
Una forma de entender los aspectos comunes
que subyacen a la diversidad consiste en el
reconocimiento de que existen varios meca-
nismos para provocar una respuesta cerebral
similar, a la que denomino modo integrativo
de conciencia (Winkelman, 2010, 2011). Un
segundo factor a tener en cuenta es que este
modo integrativo de conciencia se experimenta
de formas diversas. El hecho de que los EAC
se interpreten como vuelos del alma, estados
meditativos o trances de posesion es lo que
permite distinguir a los chamanes de otros tipos
de sanadores chamanisticos.

Elmodo integrativo de conciencia involucra los
mecanismos comunes que subyacen a diversos
EACy que producen una ralentizacion genera-
lizada de las ondas cerebrales, una relajacion
parasimpatica y una modificacion en la activi-
dad cerebral en favor de regiones inferiores.
Un mecanismo chamdnico tipico consiste en
manipular el sistema nervioso auténomo me-
diante la elevacion de la actividad ergotropica
(simpatica) que termina produciendo el colapso
hacia un estado trofotrépico dominante (acti-
vacion parasimpatica). Esta fase de colapso
va acompafiada de una ralentizacion de las
ondas cerebrales, lo que genera mayor sincro-
nizacion y coherencia de los dos hemisferios.
Esa mayor coherencia provocada por los EAC
se manifiesta mediante patrones estables del
ritmo theta, los cuales indican alteraciones
de los mecanismos serotoninérgicos que, a la
vez, producen un aumento de la integracion de
regiones inferiores del cerebro. Tal integracion
se observa en el acoplamiento (entrainment) de
las ondas cerebrales, durante el cual la corteza

prefrontal se sincroniza por medio de descar-



60

MICHAEL WINKELMAN

gas de onda de baja frecuencia coherentes y
ritmicas que emanan del sistema limbico y
de otras estructuras cerebrales relacionadas.
Si bien los acoplamientos pueden ocurrir con
una variedad de bandas de frecuencia, hay dos
patrones que predominan: las oscilaciones theta
de baja frecuencia (de 3 a 6 ciclos por segundo)
y las oscilaciones gamma de alta frecuencia
(mas de 40 ciclos por segundo). Los rasgos que
presentan estos patrones sincronicos de ondas
cerebrales justifican mi reconceptualizacion de
los EAC como estados que suscitan el modo
integrativo de conciencia, una caracteristica
basica y comun de los ciclos de la experiencia
humana (Winkelman, 2010).

Las bases bioldgicas que sustentan los estados
alterados y el modo integrativo de conciencia
se reflejan en la gran variedad tanto de agentes
naturales (por ejemplo, las drogas psicodéli-
cas) como de procedimientos ritualizados (por
ejemplo, el uso de tambores, las experiencias
de trauma, el ayuno y el esfuerzo fisico extre-
mos) que provocan las respuestas de las ondas
cerebrales mencionadas. La hipotesis de que
existe una dindmica comun que subyace a esta
forma de conciencia integrativa se origina en
el trabajo de Mandell (1980), quien sugirid
que los mecanismos fisiologicos involucrados
en la experimentacion de estados trascenden-
tes conforman una via neuroquimica comun
que involucra al 16bulo temporal. Mandell
propuso que la base neurobiologica que sub-
yace a los estados trascendentes, que incluyen
la experiencia de lo religioso y lo inefable,
comprende un “mecanismo neuroldogico que
relaciona el sistema limbico, el [0bulo tem-
poral y las aminas biogenas™ (p. 381) que se

apoya en la “via serotoninérgica mesolimbica,

la cual se extiende desde el niicleo medio del
rafe en el mesencéfalo, coexistente con parte
de la formacion reticular mesencefdlica que
regula la excitacion (3)... hasta el septo y el
hipocampo” (p. 390). Esto produce descargas
hipersincronicas a lo largo del circuito hipo-
campo-septo-formacion reticular-nucleos del
rafe, el cual conecta lo que en términos de
Maclean (1990) es el complejo R(eptiliano)
y el cerebro paleomamifero. Muchos agentes
y procedimientos provocan una pérdida de la
inhibicion de la serotonina sobre la actividad
de las células del hipocampo, lo que genera
actividad encefalografica septo-hipocampal
de baja frecuencia de onda (alfa, delta y es-
pecialmente theta), que impone un patrén
sincronico de baja frecuencia entre los 16bulos
del cerebro. Entre los agentes y practicas que
pueden provocar este patron de onda figuran
los alucindgenos, las anfetaminas, la cocaina, la
marihuana, los polipéptidos opioides, el correr
largas distancias, el hambre, la sed, la falta de
sueio, los estimulos auditivos como el sonido
de tambores y canticos, la privacion sensorial,
los estados de ensofiacion, la meditacion y una
variedad de desequilibrios o debilidades psico-
fisiologicas provocadas por lesiones, traumas,
enfermedades o trastornos hereditarios del
sistema nervioso (ver Winkelman, 2010, para
mayor informacion).

Mandell (1980) también planteé que el hipo-
campo es el sitio donde tienen lugar los meca-
nismos que reducen la regulacion inhibitoria
de la serotonina sobre el sistema limbico del
l16bulo temporal. La pérdida de la regulacion
inhibitoria ejercida por la serotonina da como
resultado una disminuciéon o pérdida de la

“regulacion” de la respuesta emocional y un



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 61

aumento de la secrecion de dopamina que
provoca un desborde emocional o una sensa-
cion de éxtasis. Los patrones sincronicos de
ondas cerebrales que se originan en el circuito
hipocampo-septo-formacion reticular-nacleos
del rafe indican la existencia de una conexion
entre mecanismos que regulan la atencion
en regiones cerebrales relacionadas con el
comportamiento (formacion reticular) y el
cerebro emocional. Estas descargas eléctricas
sincronicas se propagan de manera anterogra-
da a lo largo de los haces de axones desde la
base del cerebro hasta la corteza prefrontal, lo
que permite la integracion de la actividad de
las regiones cerebrales filogenéticamente mas
antiguas con aquella que se produce en los
l6bulos frontales.

La desregulacion de la serotonina también
provoca que se activen mecanismos dopami-
nérgicos (ver Previc, 2006, 2009). En su tra-
bajo, Previc sostiene que el deseo humano de
acceder a EAC se relaciona directamente con
la produccion de dopamina, que es inhibida por
la serotonina y, en consecuencia, desinhibida
por los psicodélicos. Este autor argumenta
que, si bien hay numerosos neurotransmisores
involucrados en un EAC, existe un perfil neuro-
quimico comun a todos ellos, y que las diversas
drogas utilizadas para alterar la consciencia
generan elevados niveles de dopamina en el
cerebro. En los EAC es comun que se produz-
ca una desinhibicion de sistemas cerebrales
dopaminérgicos involucrados en la percepcion
de experiencias extrapersonales, en especial
los que comprenden la corteza ventral y el cir-
cuito limbico desde el 16bulo temporal medial
al cuerpo estriado ventral (Previc, 2000). Los

efectos dopaminicos afectan a un gran nimero

de procesos cognitivos fundamentales para el
desarrollo de la psiquis humana moderna y
la orientacion hacia el espacio extrapersonal.
Previc sefiala que la dopamina participa en
varias de las habilidades cognitivas cruciales
que determinan la inteligencia humana como
la planificacion y ejecucion motora, la memo-
ria de trabajo, el procesamiento paralelo, la
representacion espacial y temporal, la flexi-
bilidad cognitiva, la asociacion de estimulos,
la conducta exploratoria, la motivacion, la
orientacion hacia el cumplimiento de objetivos,
la bisqueda de recompensas, la abstraccion, el
procesamiento temporal, y los procesos que se
relacionan con la creatividad y la generatividad
(Previc, 2006, 2009).

Previc (2006, 2009) observo que todas estas
funciones cognitivas superiores se relacionan
con respuestas extrapersonales, es decir, el
procesamiento de informacion que contempla
acontecimientos alejados en tiempo y espacio.
La capacidad de hacerse representaciones
extrapersonales o de experimentar procesos
mentales de la misma indole se ve reflejada en
la posibilidad de viajar mentalmente en el tiem-
po y de sentir o pensar cosas que no suceden
en el aqui y ahora. En un articulo de mi autoria
(Winkelman, 2010), sostengo que las funciones
extrapersonales propiciadas por la dopamina
son clave para entender aspectos centrales
del chamanismo como el viaje del alma o la
experiencia fuera del cuerpo, porque esas ex-
periencias ilustran la capacidad de pensar mas
alla del contexto que nos rodea, en personas
y en lugares alejados de nuestro cuerpo fisico
(ver también Arzy, Molnar-Szakacs y Blanke
2008; Blanke y Mohr 2005; Metzinger, 2009).

En sintesis, la similitud que existe entre los



62

MICHAEL WINKELMAN

distintos sanadores chamanisticos y las va-
riadas y diferentes formas de EAC implican
alteraciones en los circuitos serotoninérgicos
y dopaminérgicos que conectan el sistema
limbico y el tronco encefalico, lo que favorece
que la actividad controlada por las regiones
inferiores del cerebro se integre a las funcio-
nes de la corteza prefrontal. En lo que resta
del articulo haré un repaso de las pruebas que
sustentan este patrén integrativo con respecto
a los efectos que producen los compuestos
psicodélicos, la meditacién, la hipnosis y el
trance de posesion en el cerebro. Un estado de
conciencia alterada también implica una se-
gregacion selectiva o desaferentacion del input
de los sistemas neuronales. Esta disociacion se
observa especialmente en el elevado nivel de
concentracion que suscitan la meditacion y la
hipnosis, al igual que en patologias claramente
disociativas, como el trance de posesion. Aun
asi, es posible que esa disociacion refleje una
integracion de los principios de las regiones
cerebrales inferiores, que se impondrian por

sobre las funciones de la corteza prefrontal.

Los psicodélicos y el circuito cortico-estria-

do-talamo cortical

La integracion de las vias neuronales
como rasgo genérico que subyace a los EAC
se pone de manifiesto en la investigacion que
realizé Vollenweider (1998) sobre la accion
que ejercen los psicodélicos en los principales
circuitos corticales. Los circuitos frontosub-
corticales constituyen una de las principales
redes organizacionales del cerebro, las cuales
se componen de redes neuronales y circuitos

de retroalimentacion que unen areas corticales

de la corteza prefrontal con el talamo y la re-
gi6n del tronco encefélico (Cummings, 1993).
Estos circuitos de retroalimentacién conectan
areas especificas de la corteza prefrontal con
regiones inferiores del cerebro, y proporcionan
circuitos que son centrales para la conexion
cognitivo-conductual, las acciones sociales,
la motivacion y las funciones ejecutivas. Vo-
llenweider sostiene que la capacidad de alterar
la conciencia que tienen los psicodélicos se
debe a sus efectos selectivos sobre el circuito
cortico-estriado-talamo-cortical, encargado de
transmitir informacion desde las regiones infe-
riores del cerebro hacia la corteza prefrontal.
Este circuito es regulado por el tdlamo, que
limita el caudal de informacion que fluye desde
el cuerpo y del entorno hacia la corteza prefron-
tal. Los psicodélicos desactivan el proceso de
inhibicidon y permiten que aumente el caudal de
informacion accesible que normalmente queda
inhibido; la corteza prefrontal se sobrecarga y
se produce una alteracion en la percepcion del
propio ser, de los otros, del entorno y de las pro-

yecciones y estructuras psicoldgicas internas.

La meditacion como dinamica cerebral de

integracion y disociacion

La meditacion es un exponente de la di-
namica de integracion cerebral que se presenta
durante los EAC. Las primeras investigaciones
sobre meditacion ya observaron que los EAC
generados por esta practica se caracterizaban
por presentar una disminucion general de las
ondas cerebrales hacia frecuencias alfa y theta,
lo que producia un incremento de la amplitud
y la regularidad de estas ondas en las regiones

frontal y central del cerebro (Taylor, Murphy



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 63

y Donovan, 1997). Estudios mds recientes
confirmaron que las bandas de frecuencia
tipicamente asociadas con la meditacion se
corresponden con un incremento de las ondas
alfa, que luego disminuyen hacia un patron
dominante de theta (Cahn y Polich, 2006;
Takahashi et al., 2005). Hebert et al. (2005)
observaron que la banda alfa que se registra en
el electroencefalograma durante la meditacion
implica procesos cognitivos superiores debido
a que aumenta la integracion cerebral. Se trata
del mismo sistema fisioldgico bésico sobre el
que se apoya el concepto del modo integrativo
de conciencia: el aumento de la sincronizacion
de los patrones de frecuencias cerebrales. Se ha
observado también que la meditacion induce
un mayor nivel de integracion cerebral que se
refleja en oscilaciones gamma hipersincronicas,
bifasicas y de alta frecuencia (35-44 ciclos por
segundo; ver Lehmann et al., 2001; Lutz et al.
2004; Vialatte et al. 2009). La presencia de
ondas gamma durante la meditacion confirma
la teoria del modelo integrativo ya que esta
frecuencia se asocia con la integracion (bin-
ding) de distintas sefiales dentro del cerebro;
ademads, la sincronizacién gamma es modulada

por patrones theta y alfa (Fries, 2009).

La hipnosis como disociacion

Lo que ocurre durante la hipnosis
respalda el argumento de que existe una dis-
posicion biologica a experimentar estados
de atencion interna focalizada e integracion
entre el sistema limbico y la corteza prefron-
tal, caracterizada por patrones de descarga de
oscilaciones theta. Crawford (1994) reseiid

estudios que evidenciaban que quienes son muy

susceptibles de ser hipnotizados presentan me-
canismos de filtro atencional que promueven la
concentracion, acompanada de una disociacion
de funciones cognitivas. El autor sostiene que
el aumento de atencion que provoca la hipnosis
refleja una interaccidon entre mecanismos cor-
ticales y subcorticales del cerebro que son los
que permiten que las personas hipnotizables
no solo prolonguen la atencidn, sino también
la desatencion. Los sistemas de atencion lim-
bico-frontales, al ser mas eficientes en los indi-
viduos hipnotizables, los habilitan a desatender
estimulos externos, algo que se conoce como
inhibicidn cognitiva, proceso que se asocia con
un aumento de la produccion de oscilaciones
theta. La mayor integracion limbico-frontal
caracteristica de los individuos susceptibles de
ser hipnotizados es propia de un patrén del fun-
cionamiento cerebral que representa el modo
integrativo de conciencia, es decir, un aumento
de interaccion que se produce entre el sistema
limbico y la corteza prefrontal, lo que genera
a la vez una integracion neuroaxial y formas
holisticas de procesamiento de informacion.

Los sujetos que son mas susceptibles de ser
hipnotizados también presentan disociacion, lo
que se manifiesta en su capacidad de activar la
realidad alternativa que exige la relacion social
con el hipnotizador, y lo que refleja que quien
es hipnotizado coopera con su hipnotizador. La
propension para entrar en un estado hipnotico
es también un ejemplo del control que ejercen
las regiones inferiores del cerebro, hecho que
se observa en la tendencia de las personas hip-
notizables a someterse a lo que el hipnotizador
requiera y a hacer lo que este les sugiera, al
igual que en su incapacidad general para alterar

voluntariamente su propio desempefio estraté-



64

MICHAEL WINKELMAN

gico (ver Jamieson, 2007; Jamieson y Woody,
2007; Ray, 2007). Esto refleja un predominio
de las funciones del cerebro paleomamifero
por sobre las de la corteza prefrontal. El estado
hipnotico modifica la interaccion entre el siste-
ma frontocortical y el sistema limbico en favor
de las capacidades evolutivas desarrolladas
por este Ultimo para procesar informacion y
sentimientos que se relacionan con la super-
vivencia (Woody y Szechtman, 2007), lo que
permite que las emociones sociales sean las
que determinen la conducta. La predisposicion
para entrar en un estado hipnodtico moviliza
los sistemas motivacionales involucrados en
el control de las jerarquias sociales y, como
resultado, el individuo acepta subordinarse a
la voluntad de un otro dominante. Este proceso
indica que, ante un aumento del compromiso
emocional con el hipnotizador, las estructuras
limbicas pasan a ser predominantes, lo que re-
fleja que la subordinacion de las percepciones
y comportamientos propios del individuo a los
deseos de un lider es una capacidad evolutiva
que ha resultado valiosa para la supervivencia.
De esta manera, se ponen de manifiesto las
caracteristicas basicas del modo integrativo de
conciencia, en el que las estructuras inferiores
del cerebro imponen su dinamica por sobre el
funcionamiento cerebral general. EI modelo
se sustenta en los enfoques que consideran a
la hipnosis como un estado, dado que las es-
tructuras de conciencia y las redes neuronales
involucradas durante la actividad hipnotica son
diferentes de las involucradas en los estados
de vigilia. En lugar de dirigir la atencion hacia
estimulos sensoriales del mundo externo, tanto
la hipnosis como otros EAC reflejan los princi-

pios del modo integrativo de conciencia ya que

activan la imaginacion que controla el propio
cuerpo, y concomitantemente, las respuestas
fisioldgicas, las percepciones, las emociones,

los comportamientos y los pensamientos.

El trance de posesion como integracion y

disociacion

La dindmica interactiva de integracion
y disociacion se pone de manifiesto en los
trastornos disociativos y de posesion. Dado
que la disociacion es por definicion “una falta
de integracion de procesos psicologicos que
normalmente deberian estar integrados” (Car-
defia y Gleaves, 2003, p. 474), todo indicaria
que interpretar el trance de posesion como un
trastorno disociativo entraria en contradiccion
con el modo integrativo de conciencia. No hay
dudas de que la posesion involucra algin tipo
de disociacion y separacion, como la que ocurre
durante la amnesia. Sin embargo, los procesos
de disociacion proveen mecanismos de defensa
que habilitan el funcionamiento integrado del
ser emocional ante un trauma autodestructivo.
Seligman y Kirmayer (2008) revisaron distintas
investigaciones sobre la disociacion realizadas
en poblaciones normales y observaron similitu-
des con afecciones patologicas en lo relativo a
los siguientes sintomas: foco atencional inten-
so, aislamiento del entorno, ensimismamiento
y, particularmente, generacion de pensamientos
e imagenes internas, como estados de ensona-
cion diurna. La disociacion pareceria ser un
mecanismo adaptativo que permite bloquear
la conciencia y los recuerdos con el fin de
escapar del estrés emocional que generan las
relaciones interpersonales traumaticas; por

ejemplo, podria servir para protegerse de la



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 65

consecuente excitacion (arousal) autondmica
que se genera cuando un individuo es victima
de un ataque o una traicion. En el trastorno
por estrés postraumatico se bloquea la conso-
lidacion de recuerdos de forma consciente, lo
que se explica por el proceso de adaptacion
evolutiva. El distanciamiento del yo y de la
propia personalidad desencadena en el sujeto
mecanismos de anestesia emocional capaces
de inhibir la reaccion de lucha o huida, que le
permite buscar estrategias de supervivencia
de manera mas objetiva en lugar de dejarse
arrastrar por miedos emocionales. Ante la ne-
cesidad de encontrar soluciones a problemas
apremiantes, el cerebro compartimentaliza
informacion y la elimina de la conciencia, y el
sujeto responde de manera adaptativa.

Mediante el andlisis de coémo interactua el
contexto social con las bases psicofisiologi-
cas, Seligman y Kirmayer (2008) mostraron
que se puede reconciliar el paradigma de la
disociacion como mecanismo adaptativo con
las dimensiones patoldgicas de la disociacion
que, evidentemente, no son adaptativas. La
regulacion de los mecanismos atencionales
implicada en la disociacién permite una su-
presion selectiva de percepciones y recuerdos
y una reduccion del estrés fisiologico. Durante
los rituales chamanicos, las experiencias de
disociacion traumadtica se abordan mediante
procesos que permiten que emerja la sensacion
de un yo integrado, en conexidn con otros in-
dividuos que cumplen distintas funciones de
vinculacion para fomentar dicha integracion.
Sar y Ozturk (2007) entienden que la disocia-
cion implica un distanciamiento (detachment)
ente el yo psicoldgico y el yo sociologico, en

el que este ultimo se amplifica. El yo sociolo-

gico, que funciona como una interface entre
el individuo y la sociedad, experimenta un
desarrollo acelerado como consecuencia del
trauma. Esta disociacion, tendiente a proteger
al yo psicologico, permite que se reestablez-
can las conexiones entre el mundo interno y
el mundo externo mediante el yo socioldgico.
Yo sostengo que esas conexiones reflejan una
mediacion controlada por procesos del cerebro
paleomamifero, que es preeminentemente so-
cial, reflejo de las necesidades de las sociedades
de mamiferos.

Los roles sociales del trance de posesion ejem-
plifican este control, dado que las represen-
taciones de orden superior encarnadas en las
personalidades de los espiritus que ejercen la
posesion, redirigen la identidad y el comporta-
miento para adaptarlos a circunstancias sociales
cambiantes. La posesion debe analizarse a la
luz de una tendencia extrema a identificarse con
normas sociales idealizadas encarnadas en las

funciones sociales del cerebro paleomamifero.

Universales religiosos y especificaciones so-

ciales: los curanderos chamanicos

La practica, propia de los chamanes que
pertenecen a sociedades cazadoras-recolecto-
ras, de entrar en EAC para comunicarse con el
mundo de los espiritus por medio de rituales
comunitarios y realizar actos de adivinacion
y curacion estd presente en todas las culturas;
estas manifestaciones religiosas culturalmente
universales presuponen una base bioldgica
subyacente (Winkelman, 1992, 2000, 2010;
ver también Winkelman y Baker, 2008). Los
universales culturales con base biologica que

se expresan en EAC, las relaciones con los



66

MICHAEL WINKELMAN

espiritus y los rituales comunitarios, que son la
base de la practica chamanica, se asocian con
otros tipos de practicantes magico-religiosos
pertenecientes a sociedades mas complejas
(como el médium, el sanador y el chamén-sa-
nador). En un trabajo anterior (Winkelman,
1990, 1992), propuse el uso de un término
mas abarcativo, “sanadores chamanisticos”,
para hacer referencia a estos practicantes, los
cuales se encuentran distribuidos en distintas
partes del mundo y comparten las siguientes
caracteristicas:

. acceden a EAC como parte de

su entrenamiento y actividad profe-

sional;

. realizan adivinaciones, diag-

ndsticos y curaciones;

. se valen de rituales para interac-

tuar con los espiritus;

. combaten los dafios que pro-

ducen los espiritus (por posesion o

ataque);

. y curan enfermedades causadas

por la accion humana (por ejemplo,

brujos o hechiceros).

Los sanadores chamanisticos distribuidos en
distintas partes del mundo, y presentes en todas
las sociedades, también comparten muchas
otras caracteristicas en virtud de sus actividades
como sanadores sociales. Entre los efectos cu-
rativos pueden mencionarse los que derivan de
proporcionar alivio psicofisiologico al combatir
la ansiedad y sus alteraciones fisiologicas. Los
procesos de sanacion chamanistica se apoyan
en rituales comunitarios para generar una sen-
sacion de bienestar, creando asi un grupo de

referencia que cubre las necesidades de per-

tenencia y de vinculacion con otros. Las prac-
ticas de sanacidon chamanistica proporcionan
muchos mecanismos para atender problemas
psicoldgicos y emocionales, y recurren a lo que
Dow (1986; ver también Winkelman, 2010)
denomina aspectos universales de la curacion
simbdlica. La curacién simbolica consiste en
ubicar las circunstancias personales del pacien-
te dentro de la cosmologia y la mitologia que
caracteriza a esa cultura y en utilizar, poste-
riormente, la dramatizacion del ritual con el fin
de manipular las emociones, los apegos y los
vinculos del paciente. Las conexiones previas
entre emociones y simbolos culturales vehicu-
lizan representaciones rituales que generan en
los pacientes transformaciones emocionales.
Los sanadores chamanisticos despliegan una
variedad de respuestas curativas por medio de
la activacion y la manipulacion de estructuras
fisiologicas, emocionales y psicoldgicas in-
conscientes, modeladas por la cultura, que se
manifiestan en las diferentes psicodinamicas
que suponen cada uno de los EAC: vuelo del

alma, trance de posesion y meditacion.

Conclusion

El presente trabajo, que parte de una
perspectiva transcultural, no solo presenta una
tipologia de practicantes magico-religiosos y
otros tipos de sanadores a partir de un sustento
empirico, sino que propone una dimension etic
del chamanismo, que reviste la misma validez
transcultural que la de cualquier otro concepto
antropoldgico, 1lamense bandas, tribus o je-
faturas (chiefdom). Las similitudes empiricas
indican que el término deberia usarse teniendo

en cuenta caracteristicas compartidas en lugar



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 67

de definiciones arbitrarias. Por desgracia, la
bibliografia sobre el tema no ha respetado
este principio, y el término se ha aplicado a
distintos practicantes religiosos que difieren
significativamente de las caracteristicas em-
piricas presentadas en este estudio de corte
transcultural. En efecto, muchas veces se de-
nomina chamanes a practicantes que, seguin
mi clasificacion empirica de practicantes ma-
gico-religiosos, serian considerados médiums
o sanadores. Si ha de existir una ciencia de las
practicas religiosas, es necesario priorizar las
caracteristicas empiricas por sobre los aborda-
jes de caracterizacion arbitraria. Ademas, el uso
desmedido del término chamanismo hizo que
se redujera su utilidad; segin mi investigacion
transcultural, este deberia utilizarse para hacer
referencia a los sanadores pertenecientes a
sociedades pastoriles y cazadoras-recolectoras
que cumplen con las descripciones especificas
descritas en un apartado anterior.

En este trabajo también se establecen las ca-
racteristicas de otros conceptos transculturales
igualmente validos en relacion con la natura-
leza de la practica magico-religiosa. Utilicé
convenciones antropoldgicas para clasificar
a practicantes magico-religiosos como sacer-
dotes, hechiceros-brujos, médiums, sanadores
y chamanes-sanadores. Las diferencias em-
piricas que caracterizan a los distintos tipos
de practicantes permiten una interpretacion
mas profunda del pasado, respaldada por una
analogia etnologica en lugar de la tradicional
analogia etnografica que se apoya en casos es-
pecificos. La analogia etnoldgica basada en la
investigacion transcultural presenta una mayor
legitimidad y capacidad de interpretacion que

la analogia etnografica, que es el método que

suele utilizarse para hacer interpretaciones
arqueologicas del pasado.

Las diferencias existentes entre un chamanismo
original de sociedades cazadoras-recolectoras
y la diversidad de fendmenos de curacion
espiritual relacionadas, propios de sociedades
mas complejas, son esenciales para entender
el chamanismo y la controversia que gira en
torno a ¢l. Las manifestaciones del potencial
chamanico varian, especialmente las que se
relacionan con la alteracion de la conciencia,
tal y como se observa en los diferentes tipos de
sanadores chamanisticos. Esas variaciones son
el reflejo de las diferentes condiciones politicas
y de subsistencia que han ido acompafiado la
evolucion sociocultural. Las manifestaciones
posmodernas de fenomenos chamanicos se
esfuerzan por recuperar un pasado chamanico,
pero en general se alejan significativamente de
las caracteristicas que presenta el fenomeno
en las sociedades premodernas cazadoras-re-
colectoras. Por ejemplo, el resurgimiento del
chamanismo, que se evidencid con el trabajo de
Harner (1980) y el de la Fundacion de Estudios
Chamanicos, menciona aspectos centrales de
esta practica, como ser los EAC, los rituales
comunitarios y la interaccion con espiritus alia-
dos. Para referirme a los sanadores espirituales
que comparten las caracteristicas mencionadas,
he optado por usar el término sanadores cha-
manisticos (1990, 1992). Dentro de este grupo,
los chamanes propiamente dichos presentan
muchos otros rasgos que los caracterizan: rea-
lizan vuelos del alma, obtienen poder de los
animales, creen que pueden transformarse en
animales, entre otros. Una particularidad del
chamanismo premoderno que esta visiblemente

ausente en el movimiento moderno, incluidas



68

MICHAEL WINKELMAN

las practicas de la Fundacion y la descripcion
de Harner, es el uso del poder chamanico para
matar. La hechiceria es una accion propia del
chamanismo, y la mayoria de las sociedades
chamanicas reconocen de manera explicita el
poder dual que tienen los chamanes, reflejado
en la similitud intrinseca de las artes de las
que se valen tanto para hechizar como para
curar. El chamanismo premoderno también
presenta caracteristicas que se relacionan con
aspectos del estilo de vida de las sociedades
cazadoras-recolectoras o de las dindmicas so-
ciales presentes en las sociedades de bandas,
como ser: uso de la magia para favorecer la
caza, liderazgo social, estatus social elevado,
orientacion de grupo, liderazgo de grupos de
guerreros, etcétera, las cuales no forman parte
del movimiento neochamanico contemporaneo.
Reconocer las diferencias que existen entre los
chamanes y una gran variedad de fendémenos
chamanisticos derivados es fundamental para
hacer interpretaciones validas acerca del rol que
jugo lareligion y la espiritualidad en el pasado.
Una reconstruccion valida no puede basarse
en modelos que parten de casos etnograficos
especificos, sino que requiere la creacion de
modelos etnologicos basados en patrones
transculturales que se han comprobado empi-
ricamente. La investigacion sintetizada en el
presente trabajo provee este tipo de modelo
chamanico para las sociedades premodernas
y constituye un marco tedrico que pretende
interpretar el pasado humano. Ademas de
las pruebas presentadas sobre la prehistoria
del chamanismo que aporta este modelo efic,
basado en una perspectiva transcultural, exis-
ten otras lineas de evidencia que demuestran

que el chamanismo existio en el pasado de la

humanidad. Los argumentos que sostienen la
presencia de un chamanismo prehistorico en
todo el mundo se apoyan tanto en una analogia
etnologica basada en homologias entre practi-
cas chamanicas y patrones rituales realizados
por otros animales, en especial, por primates
emparentados con los humanos, como los
chimpancés (Winkelman, 2010), como en una
explicacion neuropsicologica de los universales
de las practicas chamanicas, en especial las
que se corresponden con aspectos del funcio-

namiento cerebral durante los EAC.

Notas
(1) En inglés, cross-cultural, en el sentido de

comparacion entre culturas. (N. de la T.)

(2) Se usa la version en espafiol traducida del
francés por Ernestina de Champourcin tanto
para el titulo como para las subsiguientes
citas textuales. Winkelman cita en su articulo
la traduccion al inglés, Shamanism: Archaic
Techniques of Ecstasy, publicada en 1964. (N.
delaT.)

(3) Del inglés arousal, que también significa
‘despertar’ o ‘estar alerta’ (N. de la T.).

Bibliografia

Aldhouse-Green, M.
2005. The quest for the shaman: Shape-
shifters, sorcerers, and spirit-healers

of ancient Europe. Londres: Thames

& Hudson.



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 69

Arzy, S., Molnar-Szakacs, I. y Blanke, O.
2008. “Self in time: Imagined self-
location influences neural activity
related to mental time travel”.

Journal  of  Neuroscience, 28

(25),  6502-6507.  doi:10.1523/

JNEUROSCI.5712-07.2008

Bahn, P.

2001.“Savethelasttrance forme: Anassessment
of the misuses of shamanism in rock”,
en: Francfort H., Hamayon R. y Bahn
P. (eds.), The concept of shamanism:
Uses and abuses, 51-93. Budapest:

Akadémiai Kiado.

Bean, L. J.
1992. California Indian shamanism. Menlo

Park: Ballena Press.

Berman, M.
2008a. The shamanic themes in Armenian
folktales.

Newcastle:  Cambridge

Scholars.

Berman, M.
2008b. The shamanic themes in Chechenfolktales.

Newcastle: Cambridge Scholars.

Berman, M.
2008c. Divination and the shamanic story.

Newcastle: Cambridge Scholars.

Blacker, C.
1999. The Catalpa bow: A study of shamanistic
practices in Japan. Richmond: Japan

Library.

Blanke, O. y Mohr, C.
2005. “Out-of-body experiences, heautoscopy,
and autoscopic hallucination brain

research”. Brain Research Reviews,

50 (1), 184-199. doi:10.1016/.
brainresrev.2005.05.008
Benedict, R.

1923. The concept of the guardian spirit in North
America. Nueva York: American

Anthropological Association.

Cahn, B. y Polich, J.

2006. “Meditation states and traits: EEG, ERP
and neuroimaging”. Psychological
Bulletin, 132 (2),  180-211.

doi:10.1037/0033-2909. 132.2.180



70

MICHAEL WINKELMAN

Cardefia, E. y Gleaves, D. H.

2003. “Dissociative disorders: Phantoms of the
self”. En Turner S. M. y Hersen M.
(eds.), Adult psychopathology and
diagnosis 4ta ed., 473-503. Nueva
York: Wiley.

Clottes, J. y Lewis-Williams, D.
1998. The shamans of prehistory: Trance and
magic in the painted caves. Nueva

York: Harry Abrams.

Clottes, J.

2004. “Hallucinations in caves”. Cambridge
Archaeological Journal, 14(1),81-82.
doi:10.1017/S095977430421006X

Craffert, P.

2008. Life of a Galilean shaman: Jesus
of Nazareth in anthropological-
historical perspective. Cambridge:

James Clarke.

Crawford, H.

1994. “Brain dynamics and hypnosis:
Attentional and disattentional
processes”. International

Clinical and Experimental

Hypnosis, 42 (3), 204-232.

doi:10.1080/00207149408409352

Cummings, J. L.

1993. “Frontal-subcortical circuits and human
behavior”. Archives of Neurology,

doi:10.1001/

50 (8), 873-880.

archneur.1993.00540080076020

Czaplicka, M.
1914. Aboriginal Siberia: A study in social
Oxford:

anthropology. Oxford

University Press.

Dow, J.
1986. “Universal aspects of symbolic healing:

A theoretical synthesis”. American
88 (1),

Anthropologist, 56-69.

doi:10.1525/aa.1986.88.1.02a00040

Eliade, M.

[1951] 1960. El chamanismo y las técnicas
arcaicas de éxtasis, De Champourcin
E. (trad.), México D.F.: Fondo de

cultura Econdémica.

Ewing, J.

2008. Reiki shamanism: A guide to out-of-body



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 71

healing. Findhorn: Findhorn Press.

Flaherty, G.
1992. Shamanism and the eighteenth century.
University

Princeton:  Princeton

Press.

Fogelin, L.

2007. “The archaeology of religious ritual”.
Annual Reviews of Anthropology,
36, 55-71.doi:10.1146/annurev.
anthro.36.081406.094425

Francfort, H. R., Hamayon, R. y Bahn, P. (eds.).
2001. The concept of shamanism: Uses and

abuses. Budapest: Akadémiai Kiado.

Francfort, H.

2001. “Prehistoric section: An introduction”,
en: Francfort H., Hamayon R. y Bahn
P. (eds.), The concept of shamanism:
Uses and abuses, 31-49. Budapest:

Akadémiai Kiado.

Fries, P.
2009. “Neuronal gamma-band synchronization

as a fundamental process in

cortical ~ computation”.  Annual

Review of Neuroscience, 32,

209-224. doi:10.1146/annurev.

neuro.051508.135603

Glass-Coffin, Bonnie.

1998. The gift of life: Female spirituality
and healing in northern Peru.
Albuquerque: University of New

Mexico Press.

Hamayon, R.

2001. “Shamanism: Symbolic system, human
capability and Western ideology”, en:
Francfort H., Hamayon R. y Bahn P.
(eds.), The concept of shamanism:
Uses and abuses, 1-27. Budapest:

Akadémiai Kiado.

Harner, M.
1980. The way of the shaman: A guide to power
and healing. Nueva York: Harper &

Row.

Hayden, B.
2003. Shamans, sorcerers, and saints: A
prehistory of religion. Washington,

DC: Smithsonian Books.



72

MICHAEL WINKELMAN

Hebert, R., Lehmann, D., Tan, G., Travis, F. y

Arenander, A.

2005. “Enhanced EEG alpha-time domain phase

synchrony during transcendental
meditation: Implications for
cortical integration theory”. Signal
Processing, 85 (11), 2213-2232.

doi:10.1016/j.sigpro.2005.07.009

Hoppal, M. y Gabor, K., (eds.).
2003. Rediscovery of shamanic heritage.

Budapest: Akadémiai Kiado.

Jamieson, G.

2007. “Previews and prospects for the
cognitive neuroscience of hypnosis
and conscious states”, en: Jamieson
G. (ed.), Hypnosis and conscious
states: The cognitive neuroscience
perspective, 1-14. Oxford: Oxford

University Press.

Jamieson, G. y Woody, E.

2007. “Dissociated control as a paradigm for
cognitive neuroscience research and
theorizing in hypnosis”, en: Jamieson
G. (ed.), Hypnosis and conscious
states: The cognitive neuroscience

perspective, 111-131. Oxford: Oxford

University Press.

Jakobsen, M. D.
1999. Shamanism: Traditional  and
contemporary approaches to the

mastery of spirits and healing. Nueva

York: Berghahn Books.

Keeney, B.
2006. Shamanic Christianity: The direct
experience of mystical communion.

Rochester: Destiny Books.

Kehoe, A. B.
2000. Shamans andreligion: An anthropological
exploration in critical thinking.

Prospect Heights: Waveland Press..

Langdon, J. y Gerhard B, (eds.).
1992. Portals of power: Shamanism in South
America. Albuquerque: University of

New Mexico Press.

Laugrand, F. y Oosten, J. G.
2010. [Inuit shamanism and Christianity:
Transitions and  transformations

in the twentieth century. Montreal:

McGill-Queen’s University Press.



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 73

Lehmann, D., Faber, P., Achermann, P., Jean-

monod, D., Gianotti, L. y Pissagalli, D.
2001. “EEG brain sources of EEG gamma

frequency  during  volitionally
meditation-induced, altered states
of consciousness, and experience
of the self”. Psychiatry Research:
Neuroimaging, 108, 111-121.

doi:10.1016/50925-4927(01)00116-0

Le Quellec, J.

2001. “Shamans and Martians: The same
struggle”, en: Francfort H., Hamayon
R. y Bahn P. (eds.) The concept
of shamanism: Uses and abuses.
Budapest: Akadémiai Kiado, 135-
159.

Lewis-Williams, D.
2002. The mind in the cave: Consciousness and
the origins of art. Londres: Thames &

Hudson.

Lewis-Williams, J.

2004. “Neuropsychology and Upper Paleolithic
art: Observations on the progress
of altered states of consciousness”.
Cambridge Archaeological Journal,

doi:10.1017/

14 (1), 107-111.

S0959774304000083

Lewis-Williams, D.

2006. “Shamanism: A contested concept in
archaeology”. Before Farming, 4 (1),
1-15.

Lewis-Williams, D. y Clottes, J.

1998. “The mind in the cave—the cave in the
mind: Altered consciousness in the
Upper Paleolithic”. Anthropology
of Consciousness, 9 (1), 13-21.
doi:10.1525/ac.1998.9.1.13

Lewis-Williams, D. y Dowson, T.

1988. “The signs of all times: Entoptic
phenomena in Upper Paleolithic art”.
Current Anthropology, 29 (2), 201-
245. doi:10.1086/203629

Lewis-Williams, D. y Pearce, D.
2005. Inside the Neolithic mind: Consciousness,
cosmos and the realm of the gods.

Londres: Thames & Hudson.

Lutz, A., Greischar, L., Rawlings, N., Richard,
M. y Davidson, R.

2004. “Long-term meditators self-induced high-

amplitude gamma synchronization



74 MICHAEL WINKELMAN
during mental practice”. Proceedings Metzinger, T.
of the National Academy of Sciences, 2009. The ego tunnel: The science of the mind
101 (46), 16369-16373. doi: 10.1073/ and the myth of the self. Nueva York:
pnas.0407401101 Basic Books.

MacLean, P. Millones, L. y Lemlij, M.

1990. The triune brain in evolution. Nueva

York: Plenum.

Macrae, E. J.

1998. Guiado por la luna: Shamanismo y uso
ritual de la ayahuasca en el culto de
Santo Daime. Quito: Ediciones Abya-

Yala

McClenon, J.

2002. Wondrous healing: Shamanism, human
evolution, and the origin of religion.
DeKalb: Northern Illinois University

Press.

Mandell, A.

1980. “Toward a  psychobiology of
transcendence: God in the brain”. En
Davidson D. y Davidson R. (eds.),

The psychobiology of consciousness.

Nueva York: Plenum, 379-464.

2009. Alucinogenos y chamanismo: La otra

curacion. Lima: SIDEA.

Murdock, G. y White, D.

1969. “Standard cross-cultural sample”.

Ethnology, 8, 329-369.

doi:10.2307/3772907

Narby, J. y Huxley. F. (eds.).
2001. Shamans through time: 500 years on
the path to knowledge. Nueva York:

Tarcher/Putnam.

Pearce, D.

2004. “Testing’” and altered states of
consciousness in Upper Palaeolithic
art research”. Cambridge

Archaeological Journal, 14(1),82-85.

doi:10.1017/S0959774304220066

Previc, F.

2006. “The role of the extrapersonal brain



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 75

systems in religious activity”.

Consciousness  and  Cognition,
15, 500-539. doi:10.1016/j.

concog.2005.09.009

Previc, F.
2009. The dopaminergic mind in human
evolution and history. Cambridge:

Cambridge University Press.

Ray, W.

2007. “The experience of agency and hypnosis
from an evolutionary perspective”,
en: Jamieson G. (ed.), Hypnosis
and conscious states: The cognitive

neuroscience perspective. Oxford:

Oxford University Press, 223-240.

Reichel-Dolmatoff, G.

2005. Goldwork and  shamanism: An
iconographic study of the Gold
Museum of the Banco de la Republica,

Columbia. Bogota: Villegas Editores.

Ruck, C. A. P, Staples, B. D. y Heinrich, C.
2001. The apples of Apollo: Pagan and
Christian mysteries of the eucharist.

Durham: Carolina Academic Press.

Ruck, C. A. P, Staples, B. D., Celdran, J. A. G.

y Hoffman, M. A.
2007. The hidden world: Survival of pagan
themes in

shamanic European

fairytales. Durham: Carolina

Academic Press.

Sar, V. y Ozturk, E.

2007. “Functional dissociation of the self: A
sociocognitive approach to trauma
and dissociation”. Journal of Trauma
and Dissociation, 8 (4), 69-89.
doi:10.1300/J229v08n04 05

Seligman, R. y Kirmayer, L.

2008. “Dissociative experience and cultural
neuroscience: Narrative, metaphor
and mechanism”. Medicine &

Psychiatry, 32(1),31-64.do1:10.1007/
s11013-007-9077-8

Siikala, A.

1978. The rite technique of Siberian shaman.
Folklore Fellows Communication,
vol. 220. Helsinki: Soumalainen

Tiedeskaremia Academia.

Staller, J. y Currie, E. J. (eds.).

2001.  Mortuary practices and  ritual



76

MICHAEL WINKELMAN

associations: Shamanic elements in
prehistoric funerary contexts in South

America. Oxford: Archaeopress.

Takahashi, T., Murata, T., Hamada, T., Omori,
M., Kosaka, H., Kikuchi, M. y Wada, Y.

2005. “Changes in EEG and autonomic nervous
system activity during meditation and
their association with personality
traits”.  International Journal of
Psychophysiology, 55 (2), 199-207.
doi:10.1016/j. ijpsycho.2004.07.004

Taylor, E., Murphy, M. y Donovan, S.

1997. The physical and psychological effects of
meditation: A review of contemporary
research with a comprehensive

bibliography: 1931-1996. Sausalito:

Institute of Noetic Sciences.

Tasorinki, Y.
2009.  Chamanismo  andino-amazonico:
Maestros y plantas maestras de poder

coca, ayahuasca, San Pedro, tabaco.

Cusco: Editorial Piki.

Tedlock, B.
2005. The woman in the shaman’s body:

Reclaiming the feminine in religion

and medicine. Nueva York: Bantam

Books.

Tolley, C.
2009. Shamanism in Norse myth and magic.
Helsinki:

Academia Scientiarum

Fennica.

Ustinova, Y.
2011. “Consciousness alteration practices
in the West from prehistory to

late antiquity”. En Cardena E. y

Winkelman M. (eds.), Altering
consciousness multidisciplinary
perspectives, 1. Santa Barbara:

Praeger, 45-72.

Vialatte, F., Bakardjian, H., Prasad, R. y Ci-

chocki, A.

2009. “EEG paroxysmal gamma waves
during Bhramari Pranayama: A yoga
breathing technique”. Consciousness
and  Cognition, 18, 977-988.

doi:10.1016/j.concog.2008.01.004

Vollenweider, F.
1998. “Recent advances and concepts in the
search for biological correlates of

hallucinogen-induced altered states



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 77

of consciousness”. Heffter Review of

Psychedelic Research, 1, 21-32.

Walter, M. y Fridman, E. (eds.).
2005. Shamanism: An encyclopedia of world

beliefs, practices, and culture. Santa

Barbara: ABC Clio.

Walsh, R.
2007. The world of shamanism: New views
of an ancient tradition. Woodbury:

Llewellyn.

Whitehead, N. L.
2002. Dark shamans: Kanaima and the poetics
of violent death. Durham: Duke

University Press.

Whitley, D.
2006. “Is there a shamanism and rock art

debate?” Before Farming, 4 (7), 1-7.

Whitley, D.
2009. Cave paintings and the human spirit:
The origin of creativity and belief.

Ambherst: Prometheus Books.

Winkler, G.
2003. Magic of the ordinary: Recovering the
shamanic in Judaism. Berkeley:

North Atlantic Books.

Winkelman, M.

1984. A cross-cultural study of magico-religious
practitioners  (Tesis  doctoral).

Universidad de California, Irvine.

Ann Arbor: University Microfilms.

(UMI No. 8503003)

Winkelman, M.
1986a. “Magico-religious practitioner types and

socioeconomic analysis”. Behavior

Science Research, 20 (1-4), 17-46.

Winkelman, M.
1986b. “Trance states: A theoretical model
and cross-cultural analysis”.

Ethos, 14, 174-203. doi:10.1525/
eth.1986.14.2.02a00040

Winkelman, M.

1990. “Shaman and other ‘magico-religious

healers: A cross-cultural study
of their origins, nature, and
social  transformation™.  Ethos,



78 MICHAEL WINKELMAN
18 (3), 308-352. doi: 10.1525/ Barbara: ABC-CLIO.
eth.1990.18.3.02a00040

Winkelman, M.
Winkelman, M. 2011. “A paradigm for understanding altered

1992. Shamans, priests, and witches. A cross-
cultural study of magico-religious
practitioners. Tempe: Arizona State

University.

Winkelman, M.
2000. Shamanism: The neural ecology of
consciousness and healing. Westport:

Bergin & Garvey.

Winkelman, M.
2002. “Shamanism and cognitive evolution”.
Cambridge Archaeological Journal,
12 (1),

71-101.  doi:10.1017/

S0959774302000045

Winkelman, M. (ed.).
2003. “Shamanisms and survival”. Cultural
Survival ~— Quarterly, 27  (2).

(Introduccién incluida)

Winkelman, M. 2
010. Shamanism: A biopsychosocial paradigm

of consciousness and healing. Santa

consciousness: The integrative mode
of consciousness”. En Cardefia E.
y Winkelman M. (eds.), Altering
consciousness multidisciplinary

perspectives. Santa Barbara: Praeger,

23-44.

Winkelman, M. y White, D.

1987. “A cross-cultural study of magico-
religious practitioners and trance
states: Data base”. En Levinson
D. y Wagner R. (eds.), Human
relations area files research series in

quantitative cross-cultural data, vol.

3D. New Haven: HRAF Press.

Winkelman, M. y Baker, J.
2008. Supernatural as natural: A biocultural
theory of religion. Upper Saddle

River: Prentice Hall.

Woody, E. y Szechtman, H.
2007. “To see feelingly: Emotion, motivation

and hypnosis”. En Jamieson G. (ed.),



EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL 79

Hypnosis and conscious states: The
cognitive neuroscience perspective.
Oxford: Oxford University Press,
141-256.

Znamenski, A. A.
2003. Shamanism in Siberia: Russion records
of indigenous spirituality. Dordrecht:

Kluwer Academic.

Acerca del autor

Michael Winkelman se doctord en la
Universidad de California, Irvine y obtuvo un
master en Salud Publica en la Universidad de
Arizona. En 2009 se jubilé de la Escuela de
Evolucion Humana y Cambio Social perte-
neciente a la Universidad Estatal de Arizona.
Sus investigaciones transculturales e interdis-
ciplinarias sobre el chamanismo y los estados
alterados de consciencia se centraron en iden-
tificar las bases bioldgicas de las experiencias
religiosas. Entre sus principales publicaciones
se incluyen Shamans, Priests and Witches:
A Cross-Cultural Study of Magico-Religious
Practitioners (1992), que ofrece una revision
transcultural del chamanismo, y Shamanism:
A Biopsychosocial Paradigm of Conscious-
ness and Healing (2* ed.; 2010). Este enfoque
evolutivo de la religion se profundiza en Su-
pernatural as Natural: A Biocultural Approach
to Religion (2008), libro escrito en coautoria.
El trabajo de Winkelman ha demostrado que el

chamanismo y los psicodélicos se entrelazan

profundamente con la evolucién humana y
que las capacidades para alterar la consciencia
siguen siendo importantes en la actualidad;
estos temas se abordan en dos publicaciones
coeditadas por el autor: Psychedelic Medicine
[Two Volumes]: New Evidence for Halluci-
nogenic Substances as Treatments (2007) y
Altering Consciousness: Multipdisciplinary
Perspectives (2011). Es posible ponerse en
contacto con ¢l mediante correo electronico:

michaeljwinkelman@gmail.com



80




