
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 47-      	

 

                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 47-      	 80

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL1

Michael Winkelman*

Traducción de Julieta Giambastiani**

Revisión de Sandra Lauría

Title: Shamanism In Cross-Cultural Perspective

Abstract: This article reviews the origins of the concept of the shaman and the principal sources of con-

troversy regarding the existence and nature of shamanism. Confusion regarding the nature of shamanism 

is clarified with a review of research providing empirical support for a cross-cultural concept of shamans 

that distinguishes them from related shamanistic healers. The common shamanistic universals involving 

altered states of consciousness are examined from psychobiological perspectives to illustrate shamanism’s 

relationships to human nature. Common biological aspects of altered states of consciousness help explain 

the origins of shamanism while social influences on this aspect of human nature help to explain the diverse 

manifestations of shamanistic phenomena involving an elicitation of endogenous healing responses. 

Keywords: Shaman controversy, prehistoric shaman, shamanic universals, integrative mode of consciousness, 

biological bases of altered states of consciousness

Resumen: El presente artículo revisita los orígenes del concepto de chamán y recapitula las principales 

fuentes de controversia en relación con la existencia y la naturaleza del chamanismo. Para clarificar la 

confusión en torno a este concepto, se reseñan investigaciones que respaldan la noción de chamán como 

concepto transcultural mediante evidencia empírica, lo que permite distinguir a estos practicantes de otros 

tipos de sanadores chamanísticos. Se examinan los universales chamánicos más comunes implicados en los 

estados alterados de conciencia desde una perspectiva psicobiológica, con el objetivo de ilustrar las relaciones 

que existen entre el chamanismo y la naturaleza humana. Los factores biológicos asociados a los estados 

alterados de conciencia contribuyen a explicar los orígenes del chamanismo, al tiempo que la influencia 

de lo social sobre este aspecto de la naturaleza humana permite dar cuenta de diversas manifestaciones de 

los fenómenos chamanísticos que se relacionan con la generación de respuestas endógenas de sanación. 

Palabras clave: controversia sobre el chamán, chamanismo prehistórico, universales chamánicos, modo 

integrativo de conciencia, bases biológicas de los estados alterados de conciencia 

*Profesor retirado de la Universidad del Estado de Arizona, Tempe, Arizona, Estados Unidos. Email: 

michaeljwinkelman@gmail.com

** E-mail: julietagiambastiani@gmail.com

1. Traducción de un artículo originalmente publicado en International Journal of Transpersonal Studies, 31(2), 2013, pp. 47-62.



48								             MICHAEL WINKELMAN

Introducción

En las últimas décadas, el chamanismo 
como concepto se propagó por todo el mundo, 
hecho que se manifiesta en los resultados de 
una búsqueda de Google realizada en 2011 por 
este autor, en la que el término “chamán” apa-
recía más de 10 millones de veces y el término 
“chamanismo”, en más de 35.000 entradas de 
Google Scholar. Aunque un listado tan extenso 
de resultados parecería indicar que el concep-
to no presenta problemas de comprensión o 
aceptación, todavía hay quienes dudan de la 
existencia del chamanismo y lo consideran 
una mera invención del imaginario occidental.
No obstante, existen pruebas a lo largo de 
la historia y la prehistoria de la importancia 
que revisten las prácticas chamánicas —en-
tre las que se incluyen los estados alterados 
de conciencia— para diversas disciplinas y 
profesiones. El papel predominante de las 
representaciones chamánicas en manifesta-
ciones artísticas y artefactos religiosos de la 
antigüedad encontrados en todo el mundo, 
cuyos exponentes más antiguos se remontan 
a los petroglifos descubiertos en las cuevas 
de Europa (Clottes y Lewis-Williams, 1998; 
Whitley, 2009), indica que el chamanismo está 
presente en la cultura desde tiempos remotos. A 
la vez, la perpetuación de prácticas chamánicas 
en sociedades contemporáneas es una realidad 
transcultural (1) (Walter y Fridman, 2005; 
Winkelman, 2003). Muchos son los campos que 
han manifestado interés en el chamanismo: la 
arqueología (Aldhouse-Green, 2005; Hayden, 
2003; Staller y Currie, 2001), el arte (Rei-
chel-Dolmatoff, 2005), las religiones mayori-
tarias y las emergentes (Craffert, 2008; Keeney, 

2006; Macrae, 1998; Ruck, Blaise, Staples y 
Heinrich, 2001; Winkler, 2003), la etnografía 
(Bean, 1992; Blacker, 1999; Hoppál y Kósa, 
2003; Jakobsen, 1999; Langdon y Baer, 1992; 
Whitehead, 2002), el feminismo (Glass-Cofin, 
1998; Tedlock, 2005), las prácticas de curación 
(Ewing, 2008; McClenon, 2002; Millones y 
Lemlij, 2009; Tasorinki, 2009; Walsh, 2007), 
la historia (Laugrand y Oosten, 2010; Narby 
y Huxley, 2001; Ustinova, 2011; Znamenski 
2003), y la mitología (Berman, 2008a, 2008b, 
2008c; Ruck, Staples, Celdrán y Hoffman, 
2007; Tolley, 2009).
Aun así, las sociedades europeas posrenacen-
tistas no reconocieron el chamanismo a pesar 
de que se vieron expuestas a prácticas chamá-
nicas tras haber entrado en contacto con otras 
culturas (en gran medida, debido al proceso 
de colonización). Según Flaherty (1992), la 
incorporación del término shaman al idioma 
inglés, así como su aparición moderna en los 
círculos intelectuales europeos, se dio gracias a 
las exploraciones de científicos alemanes, quie-
nes, a la vez, habían tenido acceso al concepto 
de saman por medio de los pueblos tunguses 
de Siberia. Otros términos etimológicamente 
similares al saman de los tunguses (csaman, 
sama, shaman, khamman, śam, csam, kam, 
xam, xamna- y xamsa) se encuentran muy 
difundidos entre las lenguas de Siberia, Asia e 
incluso en antiguas lenguas indoeuropeas (cfr. 
śaman, śramana, samâne, saga y wissago; 
Winkelman, 2010).
Las descripciones del chamanismo que hicieron 
los rusos durante sus expediciones científicas 
por Siberia a lo largo de los siglos XVII y XVIII 
contribuyeron a que estas prácticas se hicieran 
conocidas en otras partes de Europa. Sin embar-



          49EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL

go, esos primeros informes a cargo de explora-
dores, mercaderes, misioneros, colonizadores, 
militares y otros representantes de la cultura 
occidental no se basaban en datos precisos, 
sino en información confusa y, muchas veces, 
en exageraciones sensacionalistas destinadas 
a generar fascinación en los lectores (Flaherty, 
1992). De todas maneras, el chamanismo como 
concepto comenzó a ejercer impacto en el 
imaginario científico de Occidente en el siglo 
XVII. Esas primeras descripciones hechas por 
el mundo no occidental adquirieron cada vez 
mayor relevancia en la vida literaria y cultural 
europea, lo que propició que se reevaluaran 
las manifestaciones de fenómenos chamáni-
cos del pasado (Flaherty, 1992). Este ejercicio 
reveló los múltiples encuentros que el mundo 
occidental había tenido con el chamanismo en 
los momentos de contacto con otras culturas. 
Europa ya había accedido al conocimiento de 
dichas prácticas, que se denominaban “adora-
ciones al demonio”, hacía más de un milenio 
(Siikala, 1978). La incipiente comprensión 
del concepto del chamanismo trajo como 
consecuencia una reconceptualización de gran 
variedad de fenómenos occidentales del pasa-
do como efectivamente chamánicos, entre los 
que se cuenta la vida de Jesús (Craffert, 2008; 
Keeney, 2006).
Las ideas de la Ilustración contribuyeron a 
conceptualizar el chamanismo en oposición al 
pensamiento racional, es decir, como lo que 
representaba el lado irracional de la naturaleza 
humana, lo que hacía que la vida social estu-
viera dominada por el carisma y las emociones. 
Ante el escepticismo europeo de la época, las 
manifestaciones chamánicas se convirtieron 
en una representación de la irracionalidad de 

ese “otro” no occidental, a la vez que los enfo-
ques sensacionalistas caracterizaron al chamán 
como un sujeto teatral que usaba el engaño para 
ejercer control sobre una comunidad ingenua.
La visión desvalorizadora comenzó a cambiar 
cuando aquellas descripciones iniciales, frag-
mentarias y poco profesionales, se nutrieron 
de un entendimiento más completo y preciso 
de la práctica chamánica, gracias a los estudios 
antropológicos que se realizaron con grupos 
siberianos durante los siglos XIX y XX. A pesar 
de que las prácticas chamánicas siberianas ya 
habían sufrido modificaciones considerables 
debido a la colonización rusa y a las reformas 
políticas y sociales que las erradicaron o las 
transformaron por completo (Siikala, 1978), 
cada vez había más estudios etnográficos para 
respaldar los vestigios de un fenómeno trans-
cultural que ya había sido descrito por Czaplic-
ka (1914) en su libro Aboriginal Siberia. A es-
tos estudios les siguieron otros sobre prácticas 
chamánicas de pueblos finlandeses, húngaros 
y turcos, que ampliaron los trabajos que ya se 
habían realizado en poblaciones siberianas, 
rusas y euroasiáticas acerca de lo que cada vez 
se aceptaba más como chamanismo. Aunque no 
siempre recibieron ese nombre, se volvió evi-
dente que distintas culturas de diferentes partes 
del mundo presentaban prácticas similares que 
constituían aspectos básicos del chamanismo 
(ver Benedict, 1923). La preponderancia que 
cobró esta perspectiva transcultural contribuyó 
a que más adelante se identificaran manifesta-
ciones chamánicas en la literatura antigua y 
en los materiales mitológicos (Flaherty, 1992). 

Los aportes de Eliade



50								             

La obra clásica y fundacional de Mircea 
Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas 
del éxtasis (2), publicada originalmente en 
1951, presentaba una síntesis novedosa de una 
serie de estudios etnográficos sobre prácticas 
chamánicas. Lo que se desprende del enfoque 
de Eliade es que el chamanismo era una prác-
tica transcultural, es decir que no se reducía al 
contexto siberiano o euroasiático, sino que se 
observaba en culturas de todo el mundo. Para 
Eliade, el chamanismo podía resumirse funda-
mentalmente en el uso de técnicas de éxtasis 
para entrar en contacto con el mundo de los 
espíritus en beneficio de la comunidad y rea-
lizar actos de sanación y adivinación. Todo el 
grupo local asistía a las ceremonias nocturnas, 
que revestían una importancia central ya que 
eran el centro de reunión social, “un espectá-
culo sin igual en el mundo de la experiencia 
cotidiana” (Eliade, [1951] 1960, p. 241). Los 
rituales chamánicos y las creencias asociadas a 
ellos constituían las actividades cosmológicas, 
espirituales, religiosas, sociales y de curación 
más importantes de esa sociedad, y generaban 
el espacio para que se establecieran relaciones 
entre el individuo y el grupo y para atraer a 
los espíritus hacia la comunidad. Estos actos 
dramáticos evocaban poderosas experiencias 
emocionales; el chamán relataba batallas contra 
los espíritus mientras tocaba tambores, can-
taba, recitaba melodías repetitivas o danzaba 
con gran efusividad. Finalmente, el chamán 
colapsaba exhausto y entraba en un estado de 
éxtasis mediante el cual se comunicaba con los 
espíritus y buscaba su cooperación.
Eliade resaltaba que entre los aspectos centra-
les de la práctica chamánica se encontraban el 
estado de éxtasis y el vuelo mágico, es decir, 

estados alterados de conciencia (EAC) que per-
mitían acceder al mundo de los espíritus y que 
se manifestaban en las experiencias alucinato-
rias de los chamanes. Los EAC eran inducidos 
de diferentes formas, en especial mediante el 
toque de tambores, el canto, las melodías repe-
titivas y la danza, y en muchas culturas también 
mediante el uso de sustancias psicoactivas. Los 
chamanes generalmente se preparaban para los 
EAC sometiéndose a prácticas de austeridad 
que propiciaban dichas experiencias, durante 
las cuales pasaban por períodos de ayuno ab-
soluto, se exponían a temperaturas extremas, 
al esfuerzo físico extenuante, al dolor físico, 
practicaban el celibato, la privación del sueño, 
la incubación del sueño y el aislamiento social.
El estado extático en el que entraba el chamán 
era descrito como un vuelo del alma, “un trance 
durante el cual su alma se cree abandona el 
cuerpo para emprender ascensiones al Cielo 
o descendimientos al Infierno” (Eliade, [1951] 
1960, p. 6). Este vuelo clásico del chamán se 
presentaba de diversas formas que consistían 
siempre en la separación de algún aspecto del 
practicante de su cuerpo físico para entrar en 
el mundo de la experiencia, donde era capaz 
de interactuar con las entidades espirituales. 
El vuelo del chamán se podía experimentar 
de forma corpórea o mediante la transforma-
ción en animales o en espíritus aliados. Otros 
EAC comprendían viajes al inframundo y/o la 
transformación en animales. En general, los 
chamanes no eran poseídos por los espíritus, 
sino que tenían el poder de controlarlos y de 
realizar hazañas a través de las acciones de sus 
espíritus aliados.
El acceso al mundo de los espíritus era clave 
para que el chamán realizara sus actividades, 

MICHAEL WINKELMAN



          51

que incluían efectuar actos de adivinación 
o clarividencia, obtener información sobre 
miembros de la comunidad, favorecer la caza, 
realizar curaciones, restituir las almas perdidas, 
comunicarse con los espíritus de los muertos, 
acompañar el alma de los muertos en su pasaje 
al otro mundo y brindar protección contra es-
píritus malignos y contra hechiceros (Eliade, 
[1951] 1960). El mundo al que accedían los 
chamanes se describía como un universo com-
puesto de diferentes niveles, que se dividía en 
tres partes principales: el mundo inferior, el 
mundo medio y el mundo superior, las cuales, a 
la vez, comprendían varias subdivisiones más, 
en general, entre siete y nueve. Para moverse 
entre los mundos, el chamán se valía de un 
axis mundi, una “escalera”, un “agujero” o un 
“árbol”. Este nexo, al que muchas veces se lo 
llama árbol cósmico, árbol sagrado o montaña 
sagrada, era el medio por el cual el chamán 
lograba acceder a cada uno de los diferentes 
mundos.
En general, las prácticas chamánicas se relacio-
naban con la salud. Los rituales desempeñaban 
un papel esencial en la defensa psíquica de la 
comunidad ya que defendían “la vida, la salud, 
la fecundidad y el mundo de la ’luz’, contra 
la muerte, las enfermedades, la esterilidad, la 
desgracia y el mundo de las ‘tinieblas’” (Elia-
de, [1951] 1960, p. 240). Las teorías sobre la 
enfermedad consistían en general en una pér-
dida del alma, causada por el ataque de algún 
espíritu o por el robo a manos de otro chamán. 
Otra de las causas a las que se atribuía la en-
fermedad era la acción maligna de fantasmas o 
espíritus agresivos o a los maleficios ejercidos 
por otros chamanes, hechiceros o brujos. Los 
rituales chamánicos solían representar batallas 

dramáticas contra los espíritus para expulsarlos 
del cuerpo y recuperar el alma del paciente. 
Además de los rituales focalizados en el espí-
ritu, los cuales cumplían funciones sociales y 
psicoterapéuticas, también se realizaban cere-
monias de sanación destinadas a preservar la 
salud física, mediante la limpieza de heridas, 
la extirpación de objetos y el uso de hierbas 
medicinales.
El universo chamánico se basa en el animismo, 
en la creencia de que existen entidades espiri-
tuales que inciden en todos los aspectos de la 
vida humana. Se creía que los espíritus confor-
maban la esencia de las fuerzas naturales y de 
los seres humanos, así como la de los animales 
de los que dependía el chamán para obtener sus 
poderes. Establecer vínculos con los espíritus 
formaba parte central del entrenamiento de 
los chamanes; los espíritus de animales que 
ejercían de ayudantes representaban la fuente 
de su poder y los agentes mediante los cuales 
realizaban muchas de sus actividades. Se supo-
nía también que los chamanes completaban sus 
tareas asumiendo la apariencia de los animales 
en los cuales se transformaban a voluntad.
Aunque cualquier miembro de la comunidad 
podía desempeñar la función de chamán, en ge-
neral los seleccionados eran los descendientes 
de otros chamanes que recibían los poderes de 
los espíritus aliados de sus ancestros. Común-
mente, este rol lo ejercían los hombres, pero en 
la mayoría de las culturas, las mujeres también 
podían practicar el chamanismo antes y después 
de su etapa reproductiva. Se pensaba que eran 
los mismos espíritus quienes seleccionaban a 
los futuros chamanes y que, para manifestar su 
elección, sumían al candidato en un prolongado 
período de enfermedad o demencia. El padeci-

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



52								             

miento que provocaban los espíritus era descri-
to como la sensación de morir tras ser atacado 
o descuartizado por un animal. Durante esta 
experiencia de muerte personal, los espíritus 
terminaban sanando al iniciado y le otorgaban 
poderes especiales y nuevas reglas de vida 
que lo transformaban en un “sanador herido”. 
Esa experiencia de muerte y renacimiento era 
lo que constituía al individuo en chamán. El 
encuentro de la persona con la muerte también 
podía buscarse de forma deliberada por medio 
de una visión, en la que el iniciado pasaba por 
una serie de tormentos para adquirir poderes 
espirituales. Aunque muchas veces otros cha-
manes cuidaban del neófito durante sus visio-
nes, estas casi siempre ocurrían en el transcurso 
de vigilias solitarias que tenían lugar en plena 
naturaleza. Durante esas búsquedas delibera-
das o espontáneas, los poderes del chamán se 
manifestaban en forma de bestias salvajes que 
atacaban y despedazan al iniciado; los espíritus 
animales se incorporaban luego al neófito y lo 
reconstituían transformado en un nuevo ser que 
contaba con poderes y capacidades especiales.

La polémica en torno al chamanismo

Cuando se publicó el libro de Eliade, el 
concepto de chamanismo ya era reconocido en 
el campo de la religión comparada. A medida 
que la noción de transculturalidad presentada 
por este autor fue ganando adherentes, se em-
pezaron a describir las actividades religiosas 
extranjeras practicadas en todo el mundo 
aplicando el concepto de chamanismo. La 
publicación del libro de Harner, La senda del 
chamán (1980), y los talleres de capacitación 
que empezó a brindar la Fundación de Estudios 

Chamánicos propiciaron que el chamanismo 
como concepto académico se vinculara con las 
revitalizaciones de la cultura popular, lo que 
amplió la aplicación del término y del concepto. 
A medida que iba ganando terreno, la noción 
de chamanismo también fue generando reac-
ciones adversas tanto en el ámbito académico 
como en el cultural, con el argumento de que 
la idea de una espiritualidad indígena univer-
sal y transcultural no era sino un invento, una 
muestra más de la apropiación cultural y del 
imperialismo ejercido desde siempre por el 
mundo occidental. Esas primeras descripciones 
del chamán como un otro irracional sirvieron 
de base para desvalorizar el término y anular 
lo que se concebía como un error conceptual.
Los principales contraargumentos esgrimidos 
por los antropólogos que empezaron a cuestio-
nar y a criticar el uso del término “chamanis-
mo” se basaban en la noción de que no existe 
similitud entre las prácticas de sanación espi-
ritual que se realizan en diferentes partes del 
mundo. Kehoe (2000), por ejemplo, sostenía 
que el concepto era producto de la imagina-
ción occidental. Lejos de aceptar la idea de 
un fenómeno universal o transcultural, como 
proponía Eliade, los detractores (ver Francfort, 
Hamayon y Bahn, 2001) aseguraban que las 
prácticas de sanación espiritual observadas en 
distintas comunidades presentaban variaciones 
que reflejaban las creencias de la cultura local, 
por lo que negaban la existencia de un chama-
nismo universal.
Si bien Kehoe (2000) critica a Eliade ([1951] 
1960) con argumentos legítimos por recurrir 
a métodos impresionistas, por la falta de una 
investigación transcultural sistemática y por ha-
cer generalizaciones sobre el chamanismo, es-

MICHAEL WINKELMAN



          53

tudios transculturales posteriores (Winkelman, 
1986a, 1990, 1992) apoyaron las conclusiones 
a las que había llegado el autor. Aun así, Kehoe 
y otros investigadores (cfr. Francfort, Hama-
yon y Bahn, 2001) que han rechazado la idea 
del chamanismo como concepto transcultural, 
siguen desestimando las pruebas empíricas. 
En lugar de considerar los datos recabados, 
prefieren respaldar malinterpretaciones y dañar 
la reputación de otros investigadores, hecho que 
se ilustra en el uso que hace Bahn (2001) del 
término “chamaniáticos” con el fin de menos-
preciar la investigación académica. 
La crítica de Bahn (2001) se basa en parte en 
un enfoque arbitrario acerca del concepto, dado 
que sostiene que Siberia es “el corazón del 
verdadero chamanismo” (p. 59). Sin embargo, 
la idea de que el término debe restringirse a la 
región cultural donde se originó la práctica no 
tiene mucho sentido. Así como los antropólo-
gos tomaron prestados vocablos como “tabú”, 
“mana” e “intercambio kula” y los usaron fuera 
del contexto de sus culturas originales, lo mis-
mo aplicaría para el término “chamanismo”. 
Cuando se identifican conceptos similares en 
culturas diferentes, es necesario elaborar una 
terminología que dé cuenta de esas similitu-
des transculturales. A pesar de que Francfort, 
Hamayon y Bahn (2001) sostienen que el uso 
transcultural del término “chamán” no tiene 
fundamento, otros autores que formaron parte 
de la publicación editada por ellos, e incluso 
los propios editores en algunos comentarios, 
afirman justamente todo lo contrario. Le Que-
llec (2001), por ejemplo, argumenta que “el 
verdadero chamanismo solo es concebible [en 
África] en el caso de los thonga y los san” (p. 
148); y luego de examinar casos del pacífico 

insular, Francfort (2001) sostiene que “si ob-
servamos esas sociedades teniendo en mente 
una definición laxa [sin especificar]… podemos 
tomarlas también por chamánicas” (p. 37).
En un capítulo introductorio de una de las 
secciones, Francfort (2001) comenta: “Los 
arqueólogos y los historiadores del arte re-
curren a los etnólogos en busca de una de-
finición operativa” (p. 43) del chamanismo. 
Lamentablemente, en su artículo no consideró 
las investigaciones etnológicas que describen 
las similitudes y las diferencias transculturales 
de las prácticas chamánicas o que establecen 
caracterizaciones empíricas de dichas prácticas 
que revisten validez transcultural. De la mis-
ma manera, Hamayon (2001) se lamenta en 
su introducción de que el chamanismo como 
concepto se resista a los esfuerzos que pugnan 
por definirlo. No obstante, desatiende no solo la 
bibliografía en la que se lo intenta definir, sino 
también las investigaciones más importantes 
que describen las características empíricas aso-
ciadas al chamanismo de forma transcultural. 
No parece tratarse de un mero desconocimiento 
de los estudios existentes, sino de un esfuerzo 
deliberado por pasar por alto la investigación 
pertinente que establece la condición etic del 
chamanismo: en teoría, Hamayon tuvo acceso 
a esos estudios (cfr. Winkelman, 1992), pero 
sus artículos no hacen referencia alguna a lo 
que plantean.
Algunos académicos siguen negando la vali-
dez del chamanismo como concepto dado que 
desestiman las pruebas empíricas existentes o 
incurren en una distorsión grosera de los argu-
mentos esgrimidos por otros investigadores. 
Muchos de sus planteos (cfr. Francfort, Haya-
mon y Bahn, 2001) son erróneos o presentan 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



54								             

imprecisiones y han sido rechazados después 
de un minucioso análisis (ver Clottes, 2004; 
Lewis-Williams, 2004, 2006; Lewis-Williams 
y Pearce, 2005; Pearce, 2004; Whitley, 2006, 
2009; Winkelman, 2010). Por ejemplo, lo que 
Bahn y sus colegas objetan son en realidad sus 
propios malentendidos o representaciones erró-
neas en lugar de las ideas concretas presentadas 
por quienes ellos pretenden criticar (para más 
detalles, ver Clottes, 2004; Lewis-Williams, 
2006; Pearce, 2004; Whitley, 2006).

Chamanismo prehistórico: una tesis con 
argumentos débiles

Quienes critican el uso del término 
chamanismo como concepto transcultural ma-
nifiestan preocupaciones legítimas en relación 
con los métodos y las pruebas que utilizan 
muchos de los arqueólogos al caracterizar el 
chamanismo como tal. Un problema común, 
presente en varios de los trabajos que descri-
ben el chamanismo prehistórico, es la falta 
de referencia explícita a la aplicación de un 
modelo etnológico. En cambio, quienes sos-
tienen que en el arte paleolítico se evidencian 
manifestaciones chamánicas (por ejemplo, 
Clottes y Lewis-Williams, 1998; Lewis-Wi-
lliams, 2002, 2006; Lewis-Williams y Pearce, 
2005) intentan defender su tesis por medio 
de la analogía etnográfica que, por desgracia, 
sigue siendo el enfoque teórico predominante 
en la arqueología del ritual (Fogelin, 2007). La 
analogía etnográfica propone que se pueden 
trazar paralelos directos entre alguna práctica 
(relativamente) cercana en el tiempo de la cual 
se tenga registro y una que presuntamente ocu-
rrió en el pasado. La práctica común de aplicar 

el modelo de sociedades cazadoras-recolecto-
ras como la forma generalizada de vida en el 
pasado ilustra dicho enfoque. Que exista un 
caso etnográfico específico, ya sea presente o 
pasado, de una práctica considerada chamánica 
no constituye prueba suficiente para establecer 
que esta se desarrolló también en otro tiempo 
o lugar. El hecho de que se utilice el modelo 
de sociedad cazadora-recolectora para sostener 
la tesis de que existió un chamanismo prehis-
tórico responde más a una elección personal 
de descripciones etnográficas que al uso de 
investigaciones transculturales que establecen 
similitudes entre distintas sociedades. 
Lewis-Williams (cfr. 2002; Lewis-Williams y 
Pearce, 2005) es un exponente de quienes no 
han sabido utilizar información transcultural 
recabada de forma sistemática para respaldar 
sus argumentos sobre un chamanismo pre-
histórico; por el contrario, decidió aplicar el 
enfoque ampliamente desacreditado de tomar 
como modelo sociedades de recolectores que 
presentaban prácticas chamánicas interesantes 
con el fin de interpretar el pasado. Según este 
abordaje, Lewis-Williams consideraba que el 
concepto de chamanismo no presentaba ningún 
problema, que se lo podía definir azarosamen-
te a partir de casos etnográficos para luego 
confeccionar una lista de sus características, 
lista que él mismo ha modificado en algunas 
ocasiones. Este método de investigación es de 
lo más desafortunado, en especial teniendo en 
cuenta que lo podría haber evitado dado que 
el autor estaba al tanto de las investigaciones 
transculturales más relevantes desde la década 
de 1980 (cfr. Lewis-Williams y Dowson, 1988).
Usar el término “chamán” sin sustento empírico 
y para describir un rango diverso de practicantes 

MICHAEL WINKELMAN



          55

religiosos resulta problemático. Se vuelve in-
dispensable utilizar un método de investigación 
transcultural que permita establecer un modelo 
etnológico válido del fenómeno del chamanis-
mo, basado en datos empíricos y en patrones 
comparativos reales. Hay estudios de este tipo 
que fueron publicados hace más de dos décadas 
(Winkelman, 1984, 1986a, 1986b, 1990, 1992). 
Las investigaciones transculturales empíricas 
que pasaré a resumir a continuación establecen 
las bases del paradigma chamánico y respaldan 
la tesis de que existió un chamanismo indígena 
en sociedades cazadoras-recolectoras de todo el 
mundo. Además, permiten diferenciar ese cha-
manismo ancestral de otras formas de sanación 
chamánica que emergieron como consecuencia 
de procesos evolutivos socioculturales.

El chamanismo desde un enfoque transcul-
tural 

La caracterización subjetiva que Eliade 
([1951] 1960) hace del chamanismo es intere-
sante, pero no del todo convincente. Se requiere 
de un método transcultural u holocultural (ver 
Murdock y White, 1969) para responder a la 
pregunta acerca de si existe un chamanismo 
universal y en qué consiste, por lo que yo me 
propuse abordar el tema de la transculturalidad 
en un proyecto de investigación de etnología 
empírica (ver Winkelman, 1984, 1986a, 1986b, 
1990, 1992, 2000; ver Winkelman y White, 
1987, para más información). Mi objetivo con-
sistió en determinar empíricamente la validez 
del chamanismo como concepto transcultural 
mediante un estudio basado en la Muestra 
Transcultural Estándar (SCCS, por sus siglas en 
inglés; Murdock y White, 1969), representativa 

de las principales regiones del mundo en tér-
minos geográficos, sociales y culturales, y que 
abarca un período que se extiende desde hace 
unos 4.000 años hasta mediados del siglo XX.
El estudio se centró en los practicantes mági-
co-religiosos culturalmente reconocidos que 
habían sido identificados en un subconjunto 
de 47 sociedades estratificadas de la muestra 
SCCS. Las posiciones (estatus o roles) de los 
practicantes que eran culturalmente reconoci-
dos dentro de esas sociedades y cuya función 
se basaba en la interacción con entidades o 
poderes sobrenaturales se abordaron de forma 
descriptiva mediante el uso de un cuestionario 
estructurado que codificaba información extraí-
da de fuentes etnográficas. Este cuestionario, 
elaborado a partir de las descripciones de dichas 
prácticas y derivado de la lectura exhaustiva 
de bibliografía etnográfica sobre practicantes 
mágico-religiosos, proporcionaba un conjunto 
de variables comunes indicativas de actividades 
mágico-religiosas. En total se usaron más de 
cien variables para caracterizar a este tipo de 
practicantes (ver Winkelman, 1992; Winkel-
man y White, 1987).
En cada una de las sociedades de la muestra, 
se analizaron los diferentes tipos de practi-
cantes mágico-religiosos reconocidos por su 
cultura de manera individual sobre la base del 
cuestionario para codificar sus características. 
En cada sociedad se identificaron entre uno y 
cinco tipos de prácticas mágico-religiosas. Las 
variables que se utilizaron para analizar por 
separado cada uno de los tipos de practican-
tes culturalmente reconocidos incluían: tipo 
de actividad mágico-religiosa (por ejemplo, 
curaciones, adivinaciones, actos malignos, 
rituales propiciatorios, rituales para la caza 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



56								             

y la agricultura, rituales relacionados con el 
ciclo vital); características políticas, sociales 
y económicas; funciones y organización pro-
fesional; procedimientos de selección (por 
ejemplo, por enfermedad causada por espíritus, 
por herencia, por adquisición de una posición); 
condiciones de entrenamiento; características y 
procedimientos de los EAC; fuentes de poderes 
sobrenaturales; relación con los espíritus, y 
el contexto social y la motivación que hacían 
necesaria la intervención de un profesional. 
Se utilizaron pruebas de confiabilidad para 
verificar las variables que codificaban las ca-
racterísticas de estos practicantes mágico-reli-
giosos y se corroboró un 95% de concordancia 
interobservador (Winkelman y White, 1987).
Esa base de datos transculturales fue analizada 
estadísticamente para identificar similitudes 
empíricas entre los tipos de practicantes y para 
determinar si existía un patrón transcultural de 
prácticas religiosas que se correspondiera con 
la descripción impresionista del chamanismo 
que Eliade ([1951] 1960) había propuesto. Los 
tipos de practicantes mágico-religiosos trans-
culturalmente válidos, así como la noción del 
chamanismo en particular, fueron clasificados 
por medio del análisis de conglomerados y 
corroborados con métodos de validación in-
dependientes (ver Winkelman, 1986a, 1992).
El análisis de conglomerados permitió estable-
cer que los mismos tipos de practicantes má-
gico-religiosos estaban presentes en diferentes 
culturas. Eso significa que hay más similitudes 
entre un tipo de practicante mágico-religioso 
identificado en distintas partes del mundo, por 
ejemplo, Eurasia, América y África, que entre 
dos tipos distintos dentro de la misma región 
o, incluso, de la misma sociedad. Tales resul-

tados indican que, lejos de tratarse de formas 
religiosas culturalmente arbitrarias, las practi-
cas mágico-religiosas constituyen universales 
sociales y, por lo tanto, los practicantes que se 
encuentran en diferentes sociedades de todo el 
mundo no son más que distintos exponentes de 
un mismo tipo de práctica. Es lo mismo que 
ocurre cuando se estudian los tipos de familia 
existentes en diferentes culturas: en diversas 
regiones del mundo se identificaron familias 
nucleares, familias extendidas y familias que 
practican la poliginia. Tal y como sucede con 
el concepto de familia nuclear, el chamanismo 
es algo que existe y que presenta características 
empíricas identificadas en culturas diferentes. 
Esas características empíricas compartidas son 
más importantes que definiciones arbitrarias o 
localizaciones geográficas.
Además, las características de uno de los tipos 
de practicantes, derivadas del análisis empírico, 
se corresponden directamente con la descrip-
ción clásica que Eliade ([1951] 1960) y otros 
autores hicieron del chamán. Los demás tipos 
de practicantes identificados de forma empírica 
presentaron rasgos que los distinguen tanto 
subjetiva como objetivamente de los chamanes 
y fueron clasificados utilizando términos que 
comúnmente emplean los etnógrafos: chamán, 
chamán-curandero, curandero y médium. To-
dos estos practicantes conforman un grupo que 
comparte características clave en relación con 
los EAC, los rituales comunales y las relaciones 
con los espíritus; a este grupo lo he denominado 
sanadores chamanísticos (Winkelman 1990, 
1992). También se identificaron otros dos tipos 
de practicantes mágico-religiosos: el sacerdote 
y el hechicero-brujo (ver Winkelman, 1992, 
para más información sobre estos dos tipos).

MICHAEL WINKELMAN



          57

Un modelo etic de chamanismo

La investigación transcultural realizada 
por Winkelman (1986a, 1990, 1992) da cuenta 
de la existencia empírica del mismo tipo de 
sanadores religiosos en sociedades cazado-
ras-recolectoras y en sociedades pastoriles 
o agrarias simples de todo el mundo. Estos 
practicantes, a los que he llamado chamanes, 
se encontraron en todas las regiones del planeta 
incluidas en la muestra estudiada, con excep-
ción de los territorios ubicados en la cuenca 
del Mediterráneo, lo que refleja la inexistencia 
de sociedades cazadoras-recolectoras en esa 
región (Winkelman, 1986a). Las sociedades 
en las que se encontraron chamanes presentan 
variables estadísticas relacionadas con los 
pueblos nómades y con la falta de integración 
política por fuera de la comunidad local; estos 
predictores mostraron resultados significativos 
más allá de los medidores de difusión, hecho 
que indica orígenes independientes (Winkel-
man, 1986a, 1992).
Dentro del conglomerado sanadores chamanís-
ticos, el tipo de practicante al que denominé 
chamanes presentaba los mismos rasgos prin-
cipales descritos por Eliade ([1951] 1960), es 
decir, es una persona que utiliza técnicas de 
éxtasis para interactuar con el mundo de los 
espíritus en beneficio de la comunidad. Otras 
características asociadas a los chamanes de 
todo el mundo incluyen:

•	 rol social predominante como 
líderes carismáticos que destacan 
del resto;
•	 realización de un ritual comu-
nitario nocturno;
•	 uso de cantos, melodías repeti-

tivas, tambores y danzas;
•	 crisis de iniciación que cons-
tituye una experiencia de muerte y 
renacimiento;
•	 entrenamiento que incluye en-
trar en EAC, en especial inducidos 
por períodos de ayuno y aislamiento 
social;
•	 experiencia de EAC descripta 
como viaje del alma (pero no de 
posesión);
•	 EAC que incluyen visiones;
•	 habilidades de adivinación, 
diagnosis y profecía;
•	 realización de actos de sanación 
focalizados en la pérdida y recupera-
ción de almas;
•	 capacidad de controlar enfer-
medades que, según se cree, son 
causadas por espíritus, hechiceros y 
la intromisión de objetos o entidades;
•	 relación con los animales como 
fuente de poder, incluido el control de 
espíritus animales;
•	 habilidad de transformarse en 
animales;
•	 realización de actos malin-
tencionados o brujería, incluida la 
capacidad de matar a otros;
•	 y uso de magia destinada a la 
caza, asistencia en la obtención de 
animales para consumo.

En conjunto, estas características distinguen al 
chamán de otros tipos de sanadores mágico-re-
ligiosos (como los sacerdotes y los hechice-
ros-brujos) así como de otros tipos de sanadores 
chamanísticos identificados en sociedades más 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



58								             

complejas (por ejemplo, el médium, el sanador 
y el chamán/sanador; ver Winkelman 1966a, 
1990, 1992). Si bien algunas de las caracterís-
ticas básicas del chamanismo (como los EAC, 
los rituales de sanación, la interacción con los 
espíritus, la adivinación, entre otras) constitu-
yen universales culturales hallados en todas 
las sociedades, estas se observan también en 
diferentes tipos de sanadores chamanísticos 
pertenecientes a sociedades más complejas. 
Las formas originales de chamanismo se vieron 
modificadas por factores ecológicos y sociales, 
lo que dio lugar a una variedad de formas so-
cialmente estructuradas de sanadores chama-
nísticos: médiums, chamán/sanador y sanador 
(ver Winkelman, 1992). Los diferentes tipos de 
sanadores chamanísticos no solo presentaban 
diferencias respecto del tipo de sociedad en la 
que se encontraban, sino también del entre-
namiento que requerían, la naturaleza de sus 
poderes, las características de sus EAC (es de-
cir, vuelo del alma versus trance de posesión), 
el tipo de sanación que realizaban (es decir, 
recuperación de almas versus exorcismos) y 
sus vínculos con el poder y las instituciones 
sociales (ver Winkelman, 1992).

Los médiums y los trances de posesión

Para comprender las diferencias que 
existen entre los distintos practicantes mági-
co-religiosos, es importante resaltar las caracte-
rísticas particulares que presentan los médiums, 
a los que se suele confundir con chamanes. Si 
bien ambos entran en EAC y realizan sanacio-
nes, también difieren significativamente, en 
especial respecto de las fuentes de poder y la 
naturaleza de los estados. Aunque los médiums 

se encuentran mayormente en sociedades agra-
rias, su presencia está fuertemente vinculada 
con el hecho de que la comunidad esté polí-
ticamente integrada por fuera del nivel local; 
por lo tanto, se los encuentra en sociedades 
que presentan características diferentes de las 
pastoriles y de las cazadoras-recolectoras a las 
que pertenecen los chamanes. La investigación 
transcultural realizada por Winkelman (1992) 
arrojó que los estados de posesión no se asocian 
a los chamanes, sino a otro tipo de sanador cha-
manístico: el médium. Si bien es frecuente que 
se los identifique con el término “chamán”, los 
médiums son, desde el punto de vista empírico, 
un tipo de practicante religioso diferente, tal y 
como lo indica el análisis cuantitativo formal 
(análisis de conglomerados).
Las diferencias entre chamanes y médiums 
son consecuencia de las diferentes condiciones 
socioeconómicas en las cuales se halla cada 
uno de estos tipos de sanadores chamanísticos. 
Los chamanes se han asociado al control de 
espíritus de animales y al uso de magia para 
favorecer la caza, lo que refleja patrones de 
subsistencia propios de los cazadores-recolec-
tores, mientras que los médiums practicaban 
rituales para beneficiar el cultivo. Los médiums 
ostentaban un estatus económico y social más 
bajo que el de los chamanes, mientras que 
estos últimos eran muy estimados dentro de la 
sociedad debido a su poder político informal y 
a su rol preponderante como líderes de grupo. 
Los médiums son en su gran mayoría mujeres 
y tienen un menor estatus social, a diferencia de 
los chamanes, que son en su mayoría hombres 
y tienen un estatus social más alto. Además, 
los chamanes usaban la hechicería para dañar 
a sus enemigos, actividad que no se observa 

MICHAEL WINKELMAN



          59

entre los médiums.
Las diferencias entre chamanes y médiums se 
observan especialmente en los EAC de los mé-
diums, que se caracterizan por ser experiencias 
de posesión en las que se cree que un espíritu 
controla el comportamiento de la persona. 
Aunque durante el período de selección, tanto 
chamanes como médiums experimentan etapas 
de enfermedad, sueños o visiones involunta-
rias, los médiums son más propensos a seguir 
teniendo experiencias por fuera de su control o 
voluntad luego de esa etapa. Si bien se creía que 
en ocasiones los espíritus actuaban por fuera 
del control de los chamanes, en general se sabía 
que estos últimos eran quienes controlaban a los 
espíritus. Esta creencia se contrapone totalmen-
te con lo que sucede con los médiums, quienes 
actuaban bajo la influencia del mundo de los 
espíritus. Aunque los médiums suelen intentar 
entrar en EAC, se supone que esas experiencias 
involucran estados de posesión, en los que el 
espíritu poseedor controla a la persona.

Las bases biológicas de los EAC chamánicos: 
el modo integrativo de conciencia
Quienes critican la idea de que existe una base 
neuropsicológica que sustenta el chamanismo 
no logran abordar adecuadamente la naturaleza 
biológica de los estados alterados de conciencia 
identificados en las prácticas chamánicas. Por 
ejemplo, los artículos publicados en el libro de 
Francfort, Hamayon y Bahn (2001) señalan la 
variabilidad de las prácticas chamánicas como 
prueba de que no existe una base biológica 
que dé cuenta del chamanismo y de los EAC. 
Parte de la confusión en torno a la naturaleza 
de esta práctica y de otros tipos de sanadores 
chamanísticos radica tanto en las similitudes 

como en las diferencias que presentan sus EAC. 
Una forma de entender los aspectos comunes 
que subyacen a la diversidad consiste en el 
reconocimiento de que existen varios meca-
nismos para provocar una respuesta cerebral 
similar, a la que denomino modo integrativo 
de conciencia (Winkelman, 2010, 2011). Un 
segundo factor a tener en cuenta es que este 
modo integrativo de conciencia se experimenta 
de formas diversas. El hecho de que los EAC 
se interpreten como vuelos del alma, estados 
meditativos o trances de posesión es lo que 
permite distinguir a los chamanes de otros tipos 
de sanadores chamanísticos.
El modo integrativo de conciencia involucra los 
mecanismos comunes que subyacen a diversos 
EAC y que producen una ralentización genera-
lizada de las ondas cerebrales, una relajación 
parasimpática y una modificación en la activi-
dad cerebral en favor de regiones inferiores. 
Un mecanismo chamánico típico consiste en 
manipular el sistema nervioso autónomo me-
diante la elevación de la actividad ergotrópica 
(simpática) que termina produciendo el colapso 
hacia un estado trofotrópico dominante (acti-
vación parasimpática). Esta fase de colapso 
va acompañada de una ralentización de las 
ondas cerebrales, lo que genera mayor sincro-
nización y coherencia de los dos hemisferios. 
Esa mayor coherencia provocada por los EAC 
se manifiesta mediante patrones estables del 
ritmo theta, los cuales indican alteraciones 
de los mecanismos serotoninérgicos que, a la 
vez, producen un aumento de la integración de 
regiones inferiores del cerebro. Tal integración 
se observa en el acoplamiento (entrainment) de 
las ondas cerebrales, durante el cual la corteza 
prefrontal se sincroniza por medio de descar-

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



60								             

gas de onda de baja frecuencia coherentes y 
rítmicas que emanan del sistema límbico y 
de otras estructuras cerebrales relacionadas. 
Si bien los acoplamientos pueden ocurrir con 
una variedad de bandas de frecuencia, hay dos 
patrones que predominan: las oscilaciones theta 
de baja frecuencia (de 3 a 6 ciclos por segundo) 
y las oscilaciones gamma de alta frecuencia 
(más de 40 ciclos por segundo). Los rasgos que 
presentan estos patrones sincrónicos de ondas 
cerebrales justifican mi reconceptualización de 
los EAC como estados que suscitan el modo 
integrativo de conciencia, una característica 
básica y común de los ciclos de la experiencia 
humana (Winkelman, 2010).
Las bases biológicas que sustentan los estados 
alterados y el modo integrativo de conciencia 
se reflejan en la gran variedad tanto de agentes 
naturales (por ejemplo, las drogas psicodéli-
cas) como de procedimientos ritualizados (por 
ejemplo, el uso de tambores, las experiencias 
de trauma, el ayuno y el esfuerzo físico extre-
mos) que provocan las respuestas de las ondas 
cerebrales mencionadas. La hipótesis de que 
existe una dinámica común que subyace a esta 
forma de conciencia integrativa se origina en 
el trabajo de Mandell (1980), quien sugirió 
que los mecanismos fisiológicos involucrados 
en la experimentación de estados trascenden-
tes conforman una vía neuroquímica común 
que involucra al lóbulo temporal. Mandell 
propuso que la base neurobiológica que sub-
yace a los estados trascendentes, que incluyen 
la experiencia de lo religioso y lo inefable, 
comprende un “mecanismo neurológico que 
relaciona el sistema límbico, el lóbulo tem-
poral y las aminas biógenas” (p. 381) que se 
apoya en la “vía serotoninérgica mesolímbica, 

la cual se extiende desde el núcleo medio del 
rafe en el mesencéfalo, coexistente con parte 
de la formación reticular mesencefálica que 
regula la excitación (3)… hasta el septo y el 
hipocampo” (p. 390). Esto produce descargas 
hipersincrónicas a lo largo del circuito hipo-
campo-septo-formación reticular-núcleos del 
rafe, el cual conecta lo que en términos de 
Maclean (1990) es el complejo R(eptiliano) 
y el cerebro paleomamífero. Muchos agentes 
y procedimientos provocan una pérdida de la 
inhibición de la serotonina sobre la actividad 
de las células del hipocampo, lo que genera 
actividad encefalográfica septo-hipocampal 
de baja frecuencia de onda (alfa, delta y es-
pecialmente theta), que impone un patrón 
sincrónico de baja frecuencia entre los lóbulos 
del cerebro. Entre los agentes y prácticas que 
pueden provocar este patrón de onda figuran 
los alucinógenos, las anfetaminas, la cocaína, la 
marihuana, los polipéptidos opioides, el correr 
largas distancias, el hambre, la sed, la falta de 
sueño, los estímulos auditivos como el sonido 
de tambores y cánticos, la privación sensorial, 
los estados de ensoñación, la meditación y una 
variedad de desequilibrios o debilidades psico-
fisiológicas provocadas por lesiones, traumas, 
enfermedades o trastornos hereditarios del 
sistema nervioso (ver Winkelman, 2010, para 
mayor información).
Mandell (1980) también planteó que el hipo-
campo es el sitio donde tienen lugar los meca-
nismos que reducen la regulación inhibitoria 
de la serotonina sobre el sistema límbico del 
lóbulo temporal. La pérdida de la regulación 
inhibitoria ejercida por la serotonina da como 
resultado una disminución o pérdida de la 
“regulación” de la respuesta emocional y un 

MICHAEL WINKELMAN



          61

aumento de la secreción de dopamina que 
provoca un desborde emocional o una sensa-
ción de éxtasis. Los patrones sincrónicos de 
ondas cerebrales que se originan en el circuito 
hipocampo-septo-formación reticular-núcleos 
del rafe indican la existencia de una conexión 
entre mecanismos que regulan la atención 
en regiones cerebrales relacionadas con el 
comportamiento (formación reticular) y el 
cerebro emocional. Estas descargas eléctricas 
sincrónicas se propagan de manera anterógra-
da a lo largo de los haces de axones desde la 
base del cerebro hasta la corteza prefrontal, lo 
que permite la integración de la actividad de 
las regiones cerebrales filogenéticamente más 
antiguas con aquella que se produce en los 
lóbulos frontales.
La desregulación de la serotonina también 
provoca que se activen mecanismos dopami-
nérgicos (ver Previc, 2006, 2009). En su tra-
bajo, Previc sostiene que el deseo humano de 
acceder a EAC se relaciona directamente con 
la producción de dopamina, que es inhibida por 
la serotonina y, en consecuencia, desinhibida 
por los psicodélicos. Este autor argumenta 
que, si bien hay numerosos neurotransmisores 
involucrados en un EAC, existe un perfil neuro-
químico común a todos ellos, y que las diversas 
drogas utilizadas para alterar la consciencia 
generan elevados niveles de dopamina en el 
cerebro. En los EAC es común que se produz-
ca una desinhibición de sistemas cerebrales 
dopaminérgicos involucrados en la percepción 
de experiencias extrapersonales, en especial 
los que comprenden la corteza ventral y el cir-
cuito límbico desde el lóbulo temporal medial 
al cuerpo estriado ventral (Previc, 2000). Los 
efectos dopamínicos afectan a un gran número 

de procesos cognitivos fundamentales para el 
desarrollo de la psiquis humana moderna y 
la orientación hacia el espacio extrapersonal. 
Previc señala que la dopamina participa en 
varias de las habilidades cognitivas cruciales 
que determinan la inteligencia humana como 
la planificación y ejecución motora, la memo-
ria de trabajo, el procesamiento paralelo, la 
representación espacial y temporal, la flexi-
bilidad cognitiva, la asociación de estímulos, 
la conducta exploratoria, la motivación, la 
orientación hacia el cumplimiento de objetivos, 
la búsqueda de recompensas, la abstracción, el 
procesamiento temporal, y los procesos que se 
relacionan con la creatividad y la generatividad 
(Previc, 2006, 2009).
Previc (2006, 2009) observó que todas estas 
funciones cognitivas superiores se relacionan 
con respuestas extrapersonales, es decir, el 
procesamiento de información que contempla 
acontecimientos alejados en tiempo y espacio. 
La capacidad de hacerse representaciones 
extrapersonales o de experimentar procesos 
mentales de la misma índole se ve reflejada en 
la posibilidad de viajar mentalmente en el tiem-
po y de sentir o pensar cosas que no suceden 
en el aquí y ahora. En un artículo de mi autoría 
(Winkelman, 2010), sostengo que las funciones 
extrapersonales propiciadas por la dopamina 
son clave para entender aspectos centrales 
del chamanismo como el viaje del alma o la 
experiencia fuera del cuerpo, porque esas ex-
periencias ilustran la capacidad de pensar más 
allá del contexto que nos rodea, en personas 
y en lugares alejados de nuestro cuerpo físico 
(ver también Arzy, Molnar-Szakacs y Blanke 
2008; Blanke y Mohr 2005; Metzinger, 2009).
En síntesis, la similitud que existe entre los 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



62								             

distintos sanadores chamanísticos y las va-
riadas y diferentes formas de EAC implican 
alteraciones en los circuitos serotoninérgicos 
y dopaminérgicos que conectan el sistema 
límbico y el tronco encefálico, lo que favorece 
que la actividad controlada por las regiones 
inferiores del cerebro se integre a las funcio-
nes de la corteza prefrontal. En lo que resta 
del artículo haré un repaso de las pruebas que 
sustentan este patrón integrativo con respecto 
a los efectos que producen los compuestos 
psicodélicos, la meditación, la hipnosis y el 
trance de posesión en el cerebro. Un estado de 
conciencia alterada también implica una se-
gregación selectiva o desaferentación del input 
de los sistemas neuronales. Esta disociación se 
observa especialmente en el elevado nivel de 
concentración que suscitan la meditación y la 
hipnosis, al igual que en patologías claramente 
disociativas, como el trance de posesión. Aun 
así, es posible que esa disociación refleje una 
integración de los principios de las regiones 
cerebrales inferiores, que se impondrían por 
sobre las funciones de la corteza prefrontal.

Los psicodélicos y el circuito córtico-estria-
do-tálamo cortical

La integración de las vías neuronales 
como rasgo genérico que subyace a los EAC 
se pone de manifiesto en la investigación que 
realizó Vollenweider (1998) sobre la acción 
que ejercen los psicodélicos en los principales 
circuitos corticales. Los circuitos frontosub-
corticales constituyen una de las principales 
redes organizacionales del cerebro, las cuales 
se componen de redes neuronales y circuitos 
de retroalimentación que unen áreas corticales 

de la corteza prefrontal con el tálamo y la re-
gión del tronco encefálico (Cummings, 1993). 
Estos circuitos de retroalimentación conectan 
áreas específicas de la corteza prefrontal con 
regiones inferiores del cerebro, y proporcionan 
circuitos que son centrales para la conexión 
cognitivo-conductual, las acciones sociales, 
la motivación y las funciones ejecutivas. Vo-
llenweider sostiene que la capacidad de alterar 
la conciencia que tienen los psicodélicos se 
debe a sus efectos selectivos sobre el circuito 
córtico-estriado-tálamo-cortical, encargado de 
transmitir información desde las regiones infe-
riores del cerebro hacia la corteza prefrontal. 
Este circuito es regulado por el tálamo, que 
limita el caudal de información que fluye desde 
el cuerpo y del entorno hacia la corteza prefron-
tal. Los psicodélicos desactivan el proceso de 
inhibición y permiten que aumente el caudal de 
información accesible que normalmente queda 
inhibido; la corteza prefrontal se sobrecarga y 
se produce una alteración en la percepción del 
propio ser, de los otros, del entorno y de las pro-
yecciones y estructuras psicológicas internas.

La meditación como dinámica cerebral de 
integración y disociación

La meditación es un exponente de la di-
námica de integración cerebral que se presenta 
durante los EAC. Las primeras investigaciones 
sobre meditación ya observaron que los EAC 
generados por esta práctica se caracterizaban 
por presentar una disminución general de las 
ondas cerebrales hacia frecuencias alfa y theta, 
lo que producía un incremento de la amplitud 
y la regularidad de estas ondas en las regiones 
frontal y central del cerebro (Taylor, Murphy 

MICHAEL WINKELMAN



          63

y Donovan, 1997). Estudios más recientes 
confirmaron que las bandas de frecuencia 
típicamente asociadas con la meditación se 
corresponden con un incremento de las ondas 
alfa, que luego disminuyen hacia un patrón 
dominante de theta (Cahn y Polich, 2006; 
Takahashi et al., 2005). Hebert et al. (2005) 
observaron que la banda alfa que se registra en 
el electroencefalograma durante la meditación 
implica procesos cognitivos superiores debido 
a que aumenta la integración cerebral. Se trata 
del mismo sistema fisiológico básico sobre el 
que se apoya el concepto del modo integrativo 
de conciencia: el aumento de la sincronización 
de los patrones de frecuencias cerebrales. Se ha 
observado también que la meditación induce 
un mayor nivel de integración cerebral que se 
refleja en oscilaciones gamma hipersincrónicas, 
bifásicas y de alta frecuencia (35-44 ciclos por 
segundo; ver Lehmann et al., 2001; Lutz et al. 
2004; Vialatte et al. 2009). La presencia de 
ondas gamma durante la meditación confirma 
la teoría del modelo integrativo ya que esta 
frecuencia se asocia con la integración (bin-
ding) de distintas señales dentro del cerebro; 
además, la sincronización gamma es modulada 
por patrones theta y alfa (Fries, 2009).

La hipnosis como disociación

Lo que ocurre durante la hipnosis 
respalda el argumento de que existe una dis-
posición biológica a experimentar estados 
de atención interna focalizada e integración 
entre el sistema límbico y la corteza prefron-
tal, caracterizada por patrones de descarga de 
oscilaciones theta. Crawford (1994) reseñó 
estudios que evidenciaban que quienes son muy 

susceptibles de ser hipnotizados presentan me-
canismos de filtro atencional que promueven la 
concentración, acompañada de una disociación 
de funciones cognitivas. El autor sostiene que 
el aumento de atención que provoca la hipnosis 
refleja una interacción entre mecanismos cor-
ticales y subcorticales del cerebro que son los 
que permiten que las personas hipnotizables 
no solo prolonguen la atención, sino también 
la desatención. Los sistemas de atención lím-
bico-frontales, al ser más eficientes en los indi-
viduos hipnotizables, los habilitan a desatender 
estímulos externos, algo que se conoce como 
inhibición cognitiva, proceso que se asocia con 
un aumento de la producción de oscilaciones 
theta. La mayor integración límbico-frontal 
característica de los individuos susceptibles de 
ser hipnotizados es propia de un patrón del fun-
cionamiento cerebral que representa el modo 
integrativo de conciencia, es decir, un aumento 
de interacción que se produce entre el sistema 
límbico y la corteza prefrontal, lo que genera 
a la vez una integración neuroaxial y formas 
holísticas de procesamiento de información.
Los sujetos que son más susceptibles de ser 
hipnotizados también presentan disociación, lo 
que se manifiesta en su capacidad de activar la 
realidad alternativa que exige la relación social 
con el hipnotizador, y lo que refleja que quien 
es hipnotizado coopera con su hipnotizador. La 
propensión para entrar en un estado hipnótico 
es también un ejemplo del control que ejercen 
las regiones inferiores del cerebro, hecho que 
se observa en la tendencia de las personas hip-
notizables a someterse a lo que el hipnotizador 
requiera y a hacer lo que este les sugiera, al 
igual que en su incapacidad general para alterar 
voluntariamente su propio desempeño estraté-

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



64								             

gico (ver Jamieson, 2007; Jamieson y Woody, 
2007; Ray, 2007). Esto refleja un predominio 
de las funciones del cerebro paleomamífero 
por sobre las de la corteza prefrontal. El estado 
hipnótico modifica la interacción entre el siste-
ma frontocortical y el sistema límbico en favor 
de las capacidades evolutivas desarrolladas 
por este último para procesar información y 
sentimientos que se relacionan con la super-
vivencia (Woody y Szechtman, 2007), lo que 
permite que las emociones sociales sean las 
que determinen la conducta. La predisposición 
para entrar en un estado hipnótico moviliza 
los sistemas motivacionales involucrados en 
el control de las jerarquías sociales y, como 
resultado, el individuo acepta subordinarse a 
la voluntad de un otro dominante. Este proceso 
indica que, ante un aumento del compromiso 
emocional con el hipnotizador, las estructuras 
límbicas pasan a ser predominantes, lo que re-
fleja que la subordinación de las percepciones 
y comportamientos propios del individuo a los 
deseos de un líder es una capacidad evolutiva 
que ha resultado valiosa para la supervivencia. 
De esta manera, se ponen de manifiesto las 
características básicas del modo integrativo de 
conciencia, en el que las estructuras inferiores 
del cerebro imponen su dinámica por sobre el 
funcionamiento cerebral general. El modelo 
se sustenta en los enfoques que consideran a 
la hipnosis como un estado, dado que las es-
tructuras de conciencia y las redes neuronales 
involucradas durante la actividad hipnótica son 
diferentes de las involucradas en los estados 
de vigilia. En lugar de dirigir la atención hacia 
estímulos sensoriales del mundo externo, tanto 
la hipnosis como otros EAC reflejan los princi-
pios del modo integrativo de conciencia ya que 

activan la imaginación que controla el propio 
cuerpo, y concomitantemente, las respuestas 
fisiológicas, las percepciones, las emociones, 
los comportamientos y los pensamientos.

El trance de posesión como integración y 
disociación

La dinámica interactiva de integración 
y disociación se pone de manifiesto en los 
trastornos disociativos y de posesión. Dado 
que la disociación es por definición “una falta 
de integración de procesos psicológicos que 
normalmente deberían estar integrados” (Car-
deña y Gleaves, 2003, p. 474), todo indicaría 
que interpretar el trance de posesión como un 
trastorno disociativo entraría en contradicción 
con el modo integrativo de conciencia. No hay 
dudas de que la posesión involucra algún tipo 
de disociación y separación, como la que ocurre 
durante la amnesia. Sin embargo, los procesos 
de disociación proveen mecanismos de defensa 
que habilitan el funcionamiento integrado del 
ser emocional ante un trauma autodestructivo.
Seligman y Kirmayer (2008) revisaron distintas 
investigaciones sobre la disociación realizadas 
en poblaciones normales y observaron similitu-
des con afecciones patológicas en lo relativo a 
los siguientes síntomas: foco atencional inten-
so, aislamiento del entorno, ensimismamiento 
y, particularmente, generación de pensamientos 
e imágenes internas, como estados de ensoña-
ción diurna. La disociación parecería ser un 
mecanismo adaptativo que permite bloquear 
la conciencia y los recuerdos con el fin de 
escapar del estrés emocional que generan las 
relaciones interpersonales traumáticas; por 
ejemplo, podría servir para protegerse de la 

MICHAEL WINKELMAN



          65

consecuente excitación (arousal) autonómica 
que se genera cuando un individuo es víctima 
de un ataque o una traición. En el trastorno 
por estrés postraumático se bloquea la conso-
lidación de recuerdos de forma consciente, lo 
que se explica por el proceso de adaptación 
evolutiva. El distanciamiento del yo y de la 
propia personalidad desencadena en el sujeto 
mecanismos de anestesia emocional capaces 
de inhibir la reacción de lucha o huida, que le 
permite buscar estrategias de supervivencia 
de manera más objetiva en lugar de dejarse 
arrastrar por miedos emocionales. Ante la ne-
cesidad de encontrar soluciones a problemas 
apremiantes, el cerebro compartimentaliza 
información y la elimina de la conciencia, y el 
sujeto responde de manera adaptativa.
Mediante el análisis de cómo interactúa el 
contexto social con las bases psicofisiológi-
cas, Seligman y Kirmayer (2008) mostraron 
que se puede reconciliar el paradigma de la 
disociación como mecanismo adaptativo con 
las dimensiones patológicas de la disociación 
que, evidentemente, no son adaptativas. La 
regulación de los mecanismos atencionales 
implicada en la disociación permite una su-
presión selectiva de percepciones y recuerdos 
y una reducción del estrés fisiológico. Durante 
los rituales chamánicos, las experiencias de 
disociación traumática se abordan mediante 
procesos que permiten que emerja la sensación 
de un yo integrado, en conexión con otros in-
dividuos que cumplen distintas funciones de 
vinculación para fomentar dicha integración. 
Sar y Ozturk (2007) entienden que la disocia-
ción implica un distanciamiento (detachment) 
ente el yo psicológico y el yo sociológico, en 
el que este último se amplifica. El yo socioló-

gico, que funciona como una interface entre 
el individuo y la sociedad, experimenta un 
desarrollo acelerado como consecuencia del 
trauma. Esta disociación, tendiente a proteger 
al yo psicológico, permite que se reestablez-
can las conexiones entre el mundo interno y 
el mundo externo mediante el yo sociológico. 
Yo sostengo que esas conexiones reflejan una 
mediación controlada por procesos del cerebro 
paleomamífero, que es preeminentemente so-
cial, reflejo de las necesidades de las sociedades 
de mamíferos.
Los roles sociales del trance de posesión ejem-
plifican este control, dado que las represen-
taciones de orden superior encarnadas en las 
personalidades de los espíritus que ejercen la 
posesión, redirigen la identidad y el comporta-
miento para adaptarlos a circunstancias sociales 
cambiantes. La posesión debe analizarse a la 
luz de una tendencia extrema a identificarse con 
normas sociales idealizadas encarnadas en las 
funciones sociales del cerebro paleomamífero.

Universales religiosos y especificaciones so-
ciales: los curanderos chamánicos

La práctica, propia de los chamanes que 
pertenecen a sociedades cazadoras-recolecto-
ras, de entrar en EAC para comunicarse con el 
mundo de los espíritus por medio de rituales 
comunitarios y realizar actos de adivinación 
y curación está presente en todas las culturas; 
estas manifestaciones religiosas culturalmente 
universales presuponen una base biológica 
subyacente (Winkelman, 1992, 2000, 2010; 
ver también Winkelman y Baker, 2008). Los 
universales culturales con base biológica que 
se expresan en EAC, las relaciones con los 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



66								             

espíritus y los rituales comunitarios, que son la 
base de la práctica chamánica, se asocian con 
otros tipos de practicantes mágico-religiosos 
pertenecientes a sociedades más complejas 
(como el médium, el sanador y el chamán-sa-
nador). En un trabajo anterior (Winkelman, 
1990, 1992), propuse el uso de un término 
más abarcativo, “sanadores chamanísticos”, 
para hacer referencia a estos practicantes, los 
cuales se encuentran distribuidos en distintas 
partes del mundo y comparten las siguientes 
características:

•	 acceden a EAC como parte de 
su entrenamiento y actividad profe-
sional;
•	 realizan adivinaciones, diag-
nósticos y curaciones;
•	 se valen de rituales para interac-
tuar con los espíritus;
•	 combaten los daños que pro-
ducen los espíritus (por posesión o 
ataque);
•	 y curan enfermedades causadas 
por la acción humana (por ejemplo, 
brujos o hechiceros).

Los sanadores chamanísticos distribuidos en 
distintas partes del mundo, y presentes en todas 
las sociedades, también comparten muchas 
otras características en virtud de sus actividades 
como sanadores sociales. Entre los efectos cu-
rativos pueden mencionarse los que derivan de 
proporcionar alivio psicofisiológico al combatir 
la ansiedad y sus alteraciones fisiológicas. Los 
procesos de sanación chamanística se apoyan 
en rituales comunitarios para generar una sen-
sación de bienestar, creando así un grupo de 
referencia que cubre las necesidades de per-

tenencia y de vinculación con otros. Las prác-
ticas de sanación chamanística proporcionan 
muchos mecanismos para atender problemas 
psicológicos y emocionales, y recurren a lo que 
Dow (1986; ver también Winkelman, 2010) 
denomina aspectos universales de la curación 
simbólica. La curación simbólica consiste en 
ubicar las circunstancias personales del pacien-
te dentro de la cosmología y la mitología que 
caracteriza a esa cultura y en utilizar, poste-
riormente, la dramatización del ritual con el fin 
de manipular las emociones, los apegos y los 
vínculos del paciente. Las conexiones previas 
entre emociones y símbolos culturales vehicu-
lizan representaciones rituales que generan en 
los pacientes transformaciones emocionales. 
Los sanadores chamanísticos despliegan una 
variedad de respuestas curativas por medio de 
la activación y la manipulación de estructuras 
fisiológicas, emocionales y psicológicas in-
conscientes, modeladas por la cultura, que se 
manifiestan en las diferentes psicodinámicas 
que suponen cada uno de los EAC: vuelo del 
alma, trance de posesión y meditación. 

Conclusión

El presente trabajo, que parte de una 
perspectiva transcultural, no solo presenta una 
tipología de practicantes mágico-religiosos y 
otros tipos de sanadores a partir de un sustento 
empírico, sino que propone una dimensión etic 
del chamanismo, que reviste la misma validez 
transcultural que la de cualquier otro concepto 
antropológico, llámense bandas, tribus o je-
faturas (chiefdom). Las similitudes empíricas 
indican que el término debería usarse teniendo 
en cuenta características compartidas en lugar 

MICHAEL WINKELMAN



          67

de definiciones arbitrarias. Por desgracia, la 
bibliografía sobre el tema no ha respetado 
este principio, y el término se ha aplicado a 
distintos practicantes religiosos que difieren 
significativamente de las características em-
píricas presentadas en este estudio de corte 
transcultural. En efecto, muchas veces se de-
nomina chamanes a practicantes que, según 
mi clasificación empírica de practicantes má-
gico-religiosos, serían considerados médiums 
o sanadores. Si ha de existir una ciencia de las 
prácticas religiosas, es necesario priorizar las 
características empíricas por sobre los aborda-
jes de caracterización arbitraria. Además, el uso 
desmedido del término chamanismo hizo que 
se redujera su utilidad; según mi investigación 
transcultural, este debería utilizarse para hacer 
referencia a los sanadores pertenecientes a 
sociedades pastoriles y cazadoras-recolectoras 
que cumplen con las descripciones específicas 
descritas en un apartado anterior.
En este trabajo también se establecen las ca-
racterísticas de otros conceptos transculturales 
igualmente válidos en relación con la natura-
leza de la práctica mágico-religiosa. Utilicé 
convenciones antropológicas para clasificar 
a practicantes mágico-religiosos como sacer-
dotes, hechiceros-brujos, médiums, sanadores 
y chamanes-sanadores. Las diferencias em-
píricas que caracterizan a los distintos tipos 
de practicantes permiten una interpretación 
más profunda del pasado, respaldada por una 
analogía etnológica en lugar de la tradicional 
analogía etnográfica que se apoya en casos es-
pecíficos. La analogía etnológica basada en la 
investigación transcultural presenta una mayor 
legitimidad y capacidad de interpretación que 
la analogía etnográfica, que es el método que 

suele utilizarse para hacer interpretaciones 
arqueológicas del pasado.
Las diferencias existentes entre un chamanismo 
original de sociedades cazadoras-recolectoras 
y la diversidad de fenómenos de curación 
espiritual relacionadas, propios de sociedades 
más complejas, son esenciales para entender 
el chamanismo y la controversia que gira en 
torno a él. Las manifestaciones del potencial 
chamánico varían, especialmente las que se 
relacionan con la alteración de la conciencia, 
tal y como se observa en los diferentes tipos de 
sanadores chamanísticos. Esas variaciones son 
el reflejo de las diferentes condiciones políticas 
y de subsistencia que han ido acompañado la 
evolución sociocultural. Las manifestaciones 
posmodernas de fenómenos chamánicos se 
esfuerzan por recuperar un pasado chamánico, 
pero en general se alejan significativamente de 
las características que presenta el fenómeno 
en las sociedades premodernas cazadoras-re-
colectoras. Por ejemplo, el resurgimiento del 
chamanismo, que se evidenció con el trabajo de 
Harner (1980) y el de la Fundación de Estudios 
Chamánicos, menciona aspectos centrales de 
esta práctica, como ser los EAC, los rituales 
comunitarios y la interacción con espíritus alia-
dos. Para referirme a los sanadores espirituales 
que comparten las características mencionadas, 
he optado por usar el término sanadores cha-
manísticos (1990, 1992). Dentro de este grupo, 
los chamanes propiamente dichos presentan 
muchos otros rasgos que los caracterizan: rea-
lizan vuelos del alma, obtienen poder de los 
animales, creen que pueden transformarse en 
animales, entre otros. Una particularidad del 
chamanismo premoderno que está visiblemente 
ausente en el movimiento moderno, incluidas 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



68								             

las prácticas de la Fundación y la descripción 
de Harner, es el uso del poder chamánico para 
matar. La hechicería es una acción propia del 
chamanismo, y la mayoría de las sociedades 
chamánicas reconocen de manera explícita el 
poder dual que tienen los chamanes, reflejado 
en la similitud intrínseca de las artes de las 
que se valen tanto para hechizar como para 
curar. El chamanismo premoderno también 
presenta características que se relacionan con 
aspectos del estilo de vida de las sociedades 
cazadoras-recolectoras o de las dinámicas so-
ciales presentes en las sociedades de bandas, 
como ser: uso de la magia para favorecer la 
caza, liderazgo social, estatus social elevado, 
orientación de grupo, liderazgo de grupos de 
guerreros, etcétera, las cuales no forman parte 
del movimiento neochamánico contemporáneo. 
Reconocer las diferencias que existen entre los 
chamanes y una gran variedad de fenómenos 
chamanísticos derivados es fundamental para 
hacer interpretaciones válidas acerca del rol que 
jugó la religión y la espiritualidad en el pasado. 
Una reconstrucción válida no puede basarse 
en modelos que parten de casos etnográficos 
específicos, sino que requiere la creación de 
modelos etnológicos basados en patrones 
transculturales que se han comprobado empí-
ricamente. La investigación sintetizada en el 
presente trabajo provee este tipo de modelo 
chamánico para las sociedades premodernas 
y constituye un marco teórico que pretende 
interpretar el pasado humano. Además de 
las pruebas presentadas sobre la prehistoria 
del chamanismo que aporta este modelo etic, 
basado en una perspectiva transcultural, exis-
ten otras líneas de evidencia que demuestran 
que el chamanismo existió en el pasado de la 

humanidad. Los argumentos que sostienen la 
presencia de un chamanismo prehistórico en 
todo el mundo se apoyan tanto en una analogía 
etnológica basada en homologías entre prácti-
cas chamánicas y patrones rituales realizados 
por otros animales, en especial, por primates 
emparentados con los humanos, como los 
chimpancés (Winkelman, 2010), como en una 
explicación neuropsicológica de los universales 
de las prácticas chamánicas, en especial las 
que se corresponden con aspectos del funcio-
namiento cerebral durante los EAC. 

Notas
(1) En inglés, cross-cultural, en el sentido de 
comparación entre culturas. (N. de la T.)

(2) Se usa la versión en español traducida del 
francés por Ernestina de Champourcin tanto 
para el título como para las subsiguientes 
citas textuales. Winkelman cita en su artículo 
la traducción al inglés, Shamanism: Archaic 
Techniques of Ecstasy, publicada en 1964. (N. 
de la T.)

(3) Del inglés arousal, que también significa 
‘despertar’ o ‘estar alerta’ (N. de la T.).

Bibliografia

Aldhouse-Green, M. 

2005. The quest for the shaman: Shape-

shifters, sorcerers, and spirit-healers 

of ancient Europe. Londres: Thames 

& Hudson.

MICHAEL WINKELMAN



          69

Arzy, S., Molnar-Szakacs, I. y Blanke, O. 

2008. “Self in time: Imagined self-

location influences neural activity 

related to mental time travel”. 

Journal of Neuroscience, 28 

(25), 6502-6507. doi:10.1523/

JNEUROSCI.5712-07.2008

Bahn, P. 

2001. “Save the last trance for me: An assessment 

of the misuses of shamanism in rock”, 

en: Francfort H., Hamayon R. y Bahn 

P. (eds.), The concept of shamanism: 

Uses and abuses, 51-93. Budapest: 

Akadémiai Kiadó.

Bean, L. J. 

1992. California Indian shamanism. Menlo 

Park: Ballena Press.

Berman, M. 

2008a. The shamanic themes in Armenian 

folktales. Newcastle: Cambridge 

Scholars.

Berman, M. 

2008b. The shamanic themes in Chechen folktales. 

Newcastle: Cambridge Scholars.

Berman, M. 

2008c. Divination and the shamanic story. 

Newcastle: Cambridge Scholars.

Blacker, C. 

1999. The Catalpa bow: A study of shamanistic 

practices in Japan. Richmond: Japan 

Library.

Blanke, O. y Mohr, C. 

2005. “Out-of-body experiences, heautoscopy, 

and autoscopic hallucination brain 

research”. Brain Research Reviews, 

50 (1), 184-199. doi:10.1016/j.

brainresrev.2005.05.008

Benedict, R. 

1923. The concept of the guardian spirit in North 

America. Nueva York: American 

Anthropological Association.

Cahn, B. y Polich, J. 

2006. “Meditation states and traits: EEG, ERP 

and neuroimaging”. Psychological 

Bulletin, 132 (2), 180-211. 

doi:10.1037/0033-2909. 132.2.180

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



70								             

Cardeña, E. y Gleaves, D. H. 

2003. “Dissociative disorders: Phantoms of the 

self”. En Turner S. M. y Hersen M. 

(eds.), Adult psychopathology and 

diagnosis 4ta ed., 473-503. Nueva 

York: Wiley.

Clottes, J. y Lewis-Williams, D. 

1998. The shamans of prehistory: Trance and 

magic in the painted caves. Nueva 

York: Harry Abrams.

Clottes, J. 

2004. “Hallucinations in caves”. Cambridge 

Archaeological Journal, 14 (1), 81-82. 

doi:10.1017/S095977430421006X

Craffert, P. 

2008. Life of a Galilean shaman: Jesus 

of Nazareth in anthropological-

historical perspective. Cambridge: 

James Clarke.

Crawford, H. 

1994. “Brain dynamics and hypnosis: 

Attentional and disattentional 

processes”. International 

Clinical and Experimental 

Hypnosis, 42 (3), 204-232. 

doi:10.1080/00207149408409352

Cummings, J. L. 

1993. “Frontal-subcortical circuits and human 

behavior”. Archives of Neurology, 

50 (8), 873-880. doi:10.1001/

archneur.1993.00540080076020

Czaplicka, M. 

1914. Aboriginal Siberia: A study in social 

anthropology. Oxford: Oxford 

University Press.

Dow, J. 

1986. “Universal aspects of symbolic healing: 

A theoretical synthesis”. American 

Anthropologist, 88 (1), 56-69. 

doi:10.1525/aa.1986.88.1.02a00040

Eliade, M. 

[1951] 1960. El chamanismo y las técnicas 

arcaicas de éxtasis, De Champourcin 

E. (trad.), México D.F.: Fondo de 

cultura Económica.

Ewing, J. 

2008. Reiki shamanism: A guide to out-of-body 

MICHAEL WINKELMAN



          71

healing. Findhorn: Findhorn Press.

Flaherty, G. 

1992. Shamanism and the eighteenth century. 

Princeton: Princeton University 

Press.

Fogelin, L. 

2007. “The archaeology of religious ritual”. 

Annual Reviews of Anthropology, 

36, 55-71.doi:10.1146/annurev.

anthro.36.081406.094425

Francfort, H. R., Hamayon, R. y Bahn, P. (eds.). 

2001. The concept of shamanism: Uses and 

abuses. Budapest: Akadémiai Kiadó.

Francfort, H. 

2001. “Prehistoric section: An introduction”, 

en: Francfort H., Hamayon R. y Bahn 

P. (eds.), The concept of shamanism: 

Uses and abuses, 31-49. Budapest: 

Akadémiai Kiadó.

Fries, P. 

2009. “Neuronal gamma-band synchronization 

as a fundamental process in 

cortical computation”. Annual 

Review of Neuroscience, 32, 

209-224. doi:10.1146/annurev.

neuro.051508.135603

Glass-Coffin, Bonnie. 

1998. The gift of life: Female spirituality 

and healing in northern Peru. 

Albuquerque: University of New 

Mexico Press.

Hamayon, R. 

2001. “Shamanism: Symbolic system, human 

capability and Western ideology”, en: 

Francfort H., Hamayon R. y Bahn P. 

(eds.), The concept of shamanism: 

Uses and abuses, 1-27. Budapest: 

Akadémiai Kiadó. 

Harner, M. 

1980. The way of the shaman: A guide to power 

and healing. Nueva York: Harper & 

Row. 

Hayden, B. 

2003. Shamans, sorcerers, and saints: A 

prehistory of religion. Washington, 

DC: Smithsonian Books.

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



72								             

Hebert, R., Lehmann, D., Tan, G., Travis, F. y 
Arenander, A. 

2005. “Enhanced EEG alpha-time domain phase 

synchrony during transcendental 

meditation: Implications for 

cortical integration theory”. Signal 

Processing, 85 (11), 2213-2232. 

doi:10.1016/j.sigpro.2005.07.009

Hoppál, M. y Gábor, K., (eds.). 

2003. Rediscovery of shamanic heritage. 

Budapest: Akadémiai Kiadó.

Jamieson, G. 

2007. “Previews and prospects for the 

cognitive neuroscience of hypnosis 

and conscious states”, en: Jamieson 

G. (ed.), Hypnosis and conscious 

states: The cognitive neuroscience 

perspective, 1-14. Oxford: Oxford 

University Press.

Jamieson, G. y Woody, E. 

2007. “Dissociated control as a paradigm for 

cognitive neuroscience research and 

theorizing in hypnosis”, en: Jamieson 

G. (ed.), Hypnosis and conscious 

states: The cognitive neuroscience 

perspective, 111-131. Oxford: Oxford 

University Press.

Jakobsen, M. D. 

1999. Shamanism: Traditional and 

contemporary approaches to the 

mastery of spirits and healing. Nueva 

York: Berghahn Books.

Keeney, B. 

2006. Shamanic Christianity: The direct 

experience of mystical communion. 

Rochester: Destiny Books.

Kehoe, A. B. 

2000. Shamans and religion: An anthropological 

exploration in critical thinking. 

Prospect Heights: Waveland Press.. 

Langdon, J. y Gerhard B, (eds.). 

1992. Portals of power: Shamanism in South 

America. Albuquerque: University of 

New Mexico Press.

Laugrand, F. y Oosten, J. G. 

2010. Inuit shamanism and Christianity: 

Transitions and transformations 

in the twentieth century. Montreal: 

McGill-Queen’s University Press.

MICHAEL WINKELMAN



          73

Lehmann, D., Faber, P., Achermann, P., Jean-
monod, D., Gianotti, L. y Pissagalli, D. 

2001. “EEG brain sources of EEG gamma 

frequency during volitionally 

meditation-induced, altered states 

of consciousness, and experience 

of the self”. Psychiatry Research: 

Neuroimaging, 108, 111-121. 

doi:10.1016/S0925-4927(01)00116-0

Le Quellec, J. 

2001. “Shamans and Martians: The same 

struggle”, en: Francfort H., Hamayon 

R. y Bahn P. (eds.) The concept 

of shamanism: Uses and abuses. 

Budapest: Akadémiai Kiadó, 135-

159.

Lewis-Williams, D. 

2002. The mind in the cave: Consciousness and 

the origins of art. Londres: Thames & 

Hudson.

Lewis-Williams, J. 

2004. “Neuropsychology and Upper Paleolithic 

art: Observations on the progress 

of altered states of consciousness”. 

Cambridge Archaeological Journal, 

14 (1), 107-111. doi:10.1017/

S0959774304000083

Lewis-Williams, D. 

2006. “Shamanism: A contested concept in 

archaeology”. Before Farming, 4 (1), 

1-15. 

Lewis-Williams, D. y Clottes, J. 

1998. “The mind in the cave—the cave in the 

mind: Altered consciousness in the 

Upper Paleolithic”. Anthropology 

of Consciousness, 9 (1), 13-21. 

doi:10.1525/ac.1998.9.1.13

Lewis-Williams, D. y Dowson, T. 

1988. “The signs of all times: Entoptic 

phenomena in Upper Paleolithic art”. 

Current Anthropology, 29 (2), 201-

245. doi:10.1086/203629

Lewis-Williams, D. y Pearce, D. 

2005. Inside the Neolithic mind: Consciousness, 

cosmos and the realm of the gods. 

Londres: Thames & Hudson.

Lutz, A., Greischar, L., Rawlings, N., Richard, 
M. y Davidson, R. 

2004. “Long-term meditators self-induced high-

amplitude gamma synchronization 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



74								             

during mental practice”. Proceedings 

of the National Academy of Sciences, 

101 (46), 16369-16373. doi: 10.1073/

pnas.0407401101

MacLean, P. 

1990. The triune brain in evolution. Nueva 

York: Plenum.

Macrae, E. J. 

1998. Guiado por la luna: Shamanismo y uso 

ritual de la ayahuasca en el culto de 

Santo Daime. Quito: Ediciones Abya-

Yala

McClenon, J. 

2002. Wondrous healing: Shamanism, human 

evolution, and the origin of religion. 

DeKalb: Northern Illinois University 

Press.

Mandell, A. 

1980. “Toward a psychobiology of 

transcendence: God in the brain”. En 

Davidson D. y Davidson R. (eds.), 

The psychobiology of consciousness. 

Nueva York: Plenum, 379-464.

Metzinger, T. 

2009. The ego tunnel: The science of the mind 

and the myth of the self. Nueva York: 

Basic Books.

Millones, L. y Lemlij, M. 

2009. Alucinógenos y chamanismo: La otra 

curación. Lima: SIDEA. 

Murdock, G. y White, D. 

1969. “Standard cross-cultural sample”. 

Ethnology, 8, 329-369. 

doi:10.2307/3772907

Narby, J. y Huxley. F. (eds.). 

2001. Shamans through time: 500 years on 

the path to knowledge. Nueva York: 

Tarcher/Putnam.

Pearce, D. 

2004. “’Testing’ and altered states of 

consciousness in Upper Palaeolithic 

art research”. Cambridge 

Archaeological Journal, 14 (1), 82-85. 

doi:10.1017/S0959774304220066

Previc, F. 

2006. “The role of the extrapersonal brain 

MICHAEL WINKELMAN



          75

systems in religious activity”. 

Consciousness and Cognition, 

15, 500-539. doi:10.1016/j.

concog.2005.09.009

Previc, F. 

2009. The dopaminergic mind in human 

evolution and history. Cambridge: 

Cambridge University Press.

Ray, W. 

2007. “The experience of agency and hypnosis 

from an evolutionary perspective”, 

en: Jamieson G. (ed.), Hypnosis 

and conscious states: The cognitive 

neuroscience perspective. Oxford: 

Oxford University Press, 223-240.

Reichel-Dolmatoff, G. 

2005. Goldwork and shamanism: An 

iconographic study of the Gold 

Museum of the Banco de la República, 

Columbia. Bogotá: Villegas Editores.

Ruck, C. A. P., Staples, B. D. y Heinrich, C. 

2001. The apples of Apollo: Pagan and 

Christian mysteries of the eucharist. 

Durham: Carolina Academic Press.

Ruck, C. A. P., Staples, B. D., Celdrán, J. A. G. 
y Hoffman, M. A. 

2007. The hidden world: Survival of pagan 

shamanic themes in European 

fairytales. Durham: Carolina 

Academic Press.

Sar, V. y Ozturk, E. 

2007. “Functional dissociation of the self: A 

sociocognitive approach to trauma 

and dissociation”. Journal of Trauma 

and Dissociation, 8 (4), 69-89. 

doi:10.1300/J229v08n04_05

Seligman, R. y Kirmayer, L. 

2008. “Dissociative experience and cultural 

neuroscience: Narrative, metaphor 

and mechanism”. Medicine & 

Psychiatry, 32 (1), 31-64. doi:10.1007/

s11013-007-9077-8

Siikala, A. 

1978. The rite technique of Siberian shaman. 

Folklore Fellows Communication, 

vol. 220. Helsinki: Soumalainen 

Tiedeskaremia Academia. 

Staller, J. y Currie, E. J. (eds.). 

2001. Mortuary practices and ritual 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



76								             

associations: Shamanic elements in 

prehistoric funerary contexts in South 

America. Oxford: Archaeopress.

Takahashi, T., Murata, T., Hamada, T., Omori, 
M., Kosaka, H., Kikuchi, M. y Wada, Y. 

2005. “Changes in EEG and autonomic nervous 

system activity during meditation and 

their association with personality 

traits”. International Journal of 

Psychophysiology, 55 (2), 199-207. 

doi:10.1016/j. ijpsycho.2004.07.004

Taylor, E., Murphy, M. y Donovan, S. 

1997. The physical and psychological effects of 

meditation: A review of contemporary 

research with a comprehensive 

bibliography: 1931-1996. Sausalito: 

Institute of Noetic Sciences.

Tasorinki, Y. 

2009. Chamanismo andino-amazónico: 

Maestros y plantas maestras de poder 

coca, ayahuasca, San Pedro, tabaco. 

Cusco: Editorial Piki.

Tedlock, B. 

2005. The woman in the shaman’s body: 

Reclaiming the feminine in religion 

and medicine. Nueva York: Bantam 

Books.

Tolley, C. 

2009. Shamanism in Norse myth and magic. 

Helsinki: Academia Scientiarum 

Fennica. 

Ustinova, Y. 

2011. “Consciousness alteration practices 

in the West from prehistory to 

late antiquity”. En Cardeña E. y 

Winkelman M. (eds.), Altering 

consciousness multidisciplinary 

perspectives, 1. Santa Barbara: 

Praeger, 45-72.

Vialatte, F., Bakardjian, H., Prasad, R. y Ci-
chocki, A. 

2009. “EEG paroxysmal gamma waves 

during Bhramari Pranayama: A yoga 

breathing technique”. Consciousness 

and Cognition, 18, 977-988. 

doi:10.1016/j.concog.2008.01.004

Vollenweider, F. 

1998. “Recent advances and concepts in the 

search for biological correlates of 

hallucinogen-induced altered states 

MICHAEL WINKELMAN



          77

of consciousness”. Heffter Review of 

Psychedelic Research, 1, 21-32.

Walter, M. y Fridman, E. (eds.). 

2005. Shamanism: An encyclopedia of world 

beliefs, practices, and culture. Santa 

Barbara: ABC Clio.

Walsh, R. 

2007. The world of shamanism: New views 

of an ancient tradition. Woodbury: 

Llewellyn. 

Whitehead, N. L. 

2002. Dark shamans: Kanaimà and the poetics 

of violent death. Durham: Duke 

University Press.

Whitley, D. 

2006. “Is there a shamanism and rock art 

debate?” Before Farming, 4 (7), 1-7. 

Whitley, D. 

2009. Cave paintings and the human spirit: 

The origin of creativity and belief. 

Amherst: Prometheus Books.

Winkler, G. 

2003. Magic of the ordinary: Recovering the 

shamanic in Judaism. Berkeley: 

North Atlantic Books. 

Winkelman, M. 

1984. A cross-cultural study of magico-religious 

practitioners (Tesis doctoral). 

Universidad de California, Irvine. 

Ann Arbor: University Microfilms. 

(UMI No. 8503003)

Winkelman, M. 

1986a. “Magico-religious practitioner types and 

socioeconomic analysis”. Behavior 

Science Research, 20 (1-4), 17-46.

Winkelman, M. 

1986b. “Trance states: A theoretical model 

and cross-cultural analysis”. 

Ethos, 14, 174-203. doi:10.1525/

eth.1986.14.2.02a00040

Winkelman, M. 

1990. “Shaman and other ‘magico-religious 

healers: A cross-cultural study 

of their origins, nature, and 

social transformation´”. Ethos, 

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



78								             

18 (3), 308-352. doi: 10.1525/

eth.1990.18.3.02a00040

Winkelman, M. 

1992. Shamans, priests, and witches. A cross-

cultural study of magico-religious 

practitioners. Tempe: Arizona State 

University.

Winkelman, M. 

2000. Shamanism: The neural ecology of 

consciousness and healing. Westport: 

Bergin & Garvey.

Winkelman, M. 

2002. “Shamanism and cognitive evolution”. 

Cambridge Archaeological Journal, 

12 (1), 71-101. doi:10.1017/

S0959774302000045

Winkelman, M. (ed.). 

2003. “Shamanisms and survival”. Cultural 

Survival Quarterly, 27 (2). 

(Introducción incluida)

Winkelman, M. 2

010. Shamanism: A biopsychosocial paradigm 

of consciousness and healing. Santa 

Barbara: ABC-CLIO.

Winkelman, M. 

2011. “A paradigm for understanding altered 

consciousness: The integrative mode 

of consciousness”. En Cardeña E. 

y Winkelman M. (eds.), Altering 

consciousness multidisciplinary 

perspectives. Santa Barbara: Praeger, 

23-44. 

Winkelman, M. y White, D. 

1987. “A cross-cultural study of magico-

religious practitioners and trance 

states: Data base”. En Levinson 

D. y Wagner R. (eds.), Human 

relations area files research series in 

quantitative cross-cultural data, vol. 

3D. New Haven: HRAF Press.

Winkelman, M. y Baker, J. 

2008. Supernatural as natural: A biocultural 

theory of religion. Upper Saddle 

River: Prentice Hall.

Woody, E. y Szechtman, H. 

2007. “To see feelingly: Emotion, motivation 

and hypnosis”. En Jamieson G. (ed.), 

MICHAEL WINKELMAN



          79

Hypnosis and conscious states: The 

cognitive neuroscience perspective. 

Oxford: Oxford University Press, 

141-256.

Znamenski, A. A. 

2003. Shamanism in Siberia: Russion records 

of indigenous spirituality. Dordrecht: 

Kluwer Academic.

Acerca del autor

Michael Winkelman se doctoró en la 
Universidad de California, Irvine y obtuvo un 
máster en Salud Pública en la Universidad de 
Arizona. En 2009 se jubiló de la Escuela de 
Evolución Humana y Cambio Social perte-
neciente a la Universidad Estatal de Arizona. 
Sus investigaciones transculturales e interdis-
ciplinarias sobre el chamanismo y los estados 
alterados de consciencia se centraron en iden-
tificar las bases biológicas de las experiencias 
religiosas. Entre sus principales publicaciones 
se incluyen Shamans, Priests and Witches: 
A Cross-Cultural Study of Magico-Religious 
Practitioners (1992), que ofrece una revisión 
transcultural del chamanismo, y Shamanism: 
A Biopsychosocial Paradigm of Conscious-
ness and Healing (2ª ed.; 2010). Este enfoque 
evolutivo de la religión se profundiza en Su-
pernatural as Natural: A Biocultural Approach 
to Religion (2008), libro escrito en coautoría. 
El trabajo de Winkelman ha demostrado que el 
chamanismo y los psicodélicos se entrelazan 

profundamente con la evolución humana y 
que las capacidades para alterar la consciencia 
siguen siendo importantes en la actualidad; 
estos temas se abordan en dos publicaciones 
coeditadas por el autor: Psychedelic Medicine 
[Two Volumes]: New Evidence for Halluci-
nogenic Substances as Treatments  (2007) y 
Altering Consciousness: Multipdisciplinary 
Perspectives (2011). Es posible ponerse en 
contacto con él mediante correo electrónico: 
michaeljwinkelman@gmail.com

EL CHAMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA TRANSCULTURAL



80								             


