
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 149-      	

 

                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 149-      	

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD. LAS FORMAS NEOCHAMÁNICAS 
DE LA CRÍTICA EN LAS CIUDADES DE BUENOS AIRES Y ROSARIO (ARGENTINA) 

Mercedes Nachón Ramírez*

Title: Authenticity, freedom and uniqueness. The neo-shamanic forms of critique in the cities of Buenos Aires 

and Rosario (Argentina). 

Abstract: The article explores various manifestations of neo-shamanism in the cities of Buenos Aires and 

Rosario, focusing on the cultural critiques expressed by agents and collectives involved. The data presented 

in this study is drawn from ongoing doctoral research and is grounded in a qualitative research strategy 

involving participant observations, in-depth interviews, and analysis of written and audiovisual documents. 

By examining projects related to spirituality, health, and art, we illustrate how these groups articulate specific 

criticisms of religion, biomedicine, and the entertainment industry. Through this work, we aim to contribute 

to a deeper understanding of the dissemination of neo-shamanic practices and representations in the urban 

contexts of Argentina. 

Keywords: neo-shamanism, critique, spirituality, health, art

Resumen: El artículo se propone dar cuenta de diversas manifestaciones del neochamanismo en las ciu-

dades de Buenos Aires y Rosario, centrándose en los registros de crítica cultural expuestos por agentes y 

colectivos involucrados. Los datos presentados se enmarcan en una investigación doctoral en curso y fueron 

construidos a partir de una estrategia de investigación cualitativa que involucró observaciones participantes, 

entrevistas en profundidad y análisis de documentos escritos y audiovisuales. Mediante la exploración de 

proyectos relacionados con la espiritualidad, la salud y el arte, mostraremos cómo estos grupos articulan 

críticas específicas a la religión, la biomedicina y la industria del entretenimiento. A través de este estudio, 

proponemos contribuir a la comprensión de la difusión de prácticas y representaciones del neochamanismo 

en contextos urbanos de nuestro país. 

Palabras clave: neochamanismo, crítica, espiritualidad, salud, arte

*CEIL-Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas/ Universidad de Buenos Aires. 

E-mail: meminachonramirez@gmail.com

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-6540-2260

174



150								             

Introducción 

El neochamanismo o chamanismo 
urbano es un fenómeno que encuentra sus 
orígenes en los movimientos contraculturales 
de la década de 1960 y suele ser caracterizado 
como un conjunto de discursos, prácticas y 
representaciones que se producen a partir de la 
revalorización de una espiritualidad indígena 
imaginada en contextos urbanos occidentales. 
Estableciendo una ruptura con el chamanismo 
clásico, los estudios recientes sobre el tema 
(Magnani, 2013; Scuro, 2016) señalan que este 
no es simplemente un desplazamiento de las 
prácticas indígenas a la sociedad occidental, 
sino que constituye un fenómeno distinto, orga-
nizado dentro de nuevos marcos cosmológicos, 
en el que convergen elementos del referencial 
indígena, como de otras tradiciones religiosas. 
La reinterpretación de las prácticas chamánicas 
bajo el marco interpretativo de la “espirituali-
dad Nueva Era” (Carozzi, 2000) contribuyó a 
su configuración como una alternativa posible 
en la búsqueda de experiencias espirituales y 
terapéuticas. 
En la Argentina, la proliferación de prácticas y 
creencias “espirituales” se desarrolló durante la 
década de 1980 en un contexto de consolida-
ción democrática y diversificación del campo 
religioso (Mallimaci, 2011; Frigerio, 2007) 
que implicó la incorporación y difusión de 
cosmovisiones, prácticas y creencias religiosas 
originarias de otras geografías (Saizar, 2015; 
Puglisi, 2012; Carini, 2016; Viotti, 2018) y un 
aumento de la visibilidad de las heterodoxias 
religiosas (Ludueña, 2018, Ceriani, 2018; 
Riera, Saccol & Wright, 2018), entre las que 
podemos ubicar al neochamanismo. Siguiendo 

el planteo de Wright y Ceriani (2018), estos son 
grupos que mediante procesos de creatividad 
cultural se posicionan en el entre-medio de 
Oriente y Occidente, la ciencia y la religión, la 
tradición y la modernidad, ocupando espacios 
periféricos y liminales en los que la reinvención 
de lo antiguo adquiere un rol cultural y político. 
En nuestro país el neochamanismo se ha ido 
difundiendo y articulando con distintos mundos 
sociales del entramado urbano, pasando de ser 
una experiencia acotada y hermética (Lavazza, 
2018) a un producto cultural accesible. Actual-
mente, no solo encontramos una amplia oferta 
de terapias chamánicas en centros holísticos 
y una creciente promoción de estas prácticas 
en redes sociales, sino también facultades de 
medicina que ofrecen cursos y programas 
académicos sobre chamanismo, charlas en ins-
tituciones científicas en las que se discuten los 
beneficios de estas prácticas, museos y centros 
culturales, públicos y privados, que organizan 
exposiciones sobre el tema, festivales que 
proponen experiencias “chamánicas” e incluso 
ONGs y empresas que patrocinan estos eventos 
como parte de sus campañas de promoción y 
estrategias de responsabilidad social empresa-
rial. El trabajo de campo realizado durante estos 
años nos permite dar cuenta de que detrás de 
estas actividades existen agentes que incorpo-
raron estas representaciones a su vida laboral 
y profesional, desarrollando proyectos en los 
que buscan transmitir y producir explicacio-
nes, experiencias y sensibilidades asociadas a 
saberes a los que definen como “ancestrales”. 
Este artículo se propone contribuir a la com-
prensión de difusión de prácticas y representa-
ciones sobre el neochamanismo entre sectores 
positivamente privilegiados (Weber, 1944) de 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          151

nuestro país. A través de la selección de agentes 
que emprendieron proyectos laborales en el 
ámbito de la espiritualidad, la salud y el arte, 
propondremos caracterizar diversas manifes-
taciones del neochamanismo, dando cuenta de 
su articulación con distintos mundos sociales e 
instituciones del entramado urbano. Para ello, 
trabajaremos con tres referencias empíricas 
que nos permitirán abordar la especificidad de 
estas configuraciones desde una perspectiva 
situada en términos de espacios sociales. En 
una primera parte del artículo nos centramos 
en los practicantes de una técnica chamánica 
adaptada al público occidental desarrollada por 
el antropólogo estadounidense Michael Harner 
en la década de 1980 nucleados en torno a una 
fundación de la ciudad de Buenos Aires que 
ofrece programas de formación en chamanis-
mo, entre otras disciplinas espirituales. Luego, 
trabajaremos con los docentes y participantes 
de un curso de posgrado en medicina tradicio-
nal de la Facultad de Medicina de una univer-
sidad pública en Rosario. Y, en tercer lugar, 
abordaremos una escena artística compuesta 
por músicos y productores que proponen la fu-
sión de música folklórica latinoamericana con 
música electrónica. Argumentaremos que los 
tres referentes empíricos exponen en términos 
típico-ideales diversas interpretaciones del cha-
manismo. Cada uno implica una operación de 
reducción de la complejidad del fenómeno. En 
el primero, el chamanismo puede comprenderse 
en clave de técnica espiritual, en el segundo, 
como medicina tradicional. Y, en el tercero, 
como estética alternativa. 
Particularmente, nos enfocaremos en los re-
gistros de crítica cultural que movilizan los 
agentes y colectivos involucrados en estos 

proyectos. En este sentido, veremos que aunque 
comparten una crítica generalizada a la mo-
dernidad, las críticas adquieren características 
específicas de acuerdo a los medios sociales en 
los que se desenvuelven y desarrollan sus acti-
vidades. En el primer caso, la crítica se dirige 
principalmente a la religión, en el segundo a la 
biomedicina y en el tercero, a la industria del 
entretenimiento. Observaremos cómo, desde 
medios sociales específicos, los practicantes 
cuestionan las jerarquías de poder, reivindican-
do la singularidad y la creatividad por sobre los 
procesos de estandarización, burocratización y 
mercantilización. Finalmente, propondremos 
que el chamanismo opera como un recurso 
cultural que permite establecer un diálogo crí-
tico con la modernidad, sin que este implique 
necesariamente un rechazo a las instituciones 
modernas.

Viajes y conexión con la interioridad: la 
construcción del chamanismo como técnica 
espiritual. 

La Fundación de Estudios Chamánicos 
fue creada en 1979 por el antropólogo estadou-
nidense Michael Harner y tiene por objetivo la 
preservación y la enseñanza de “conocimientos 
chamánicos”. Basándose en sus investigacio-
nes en comunidades indígenas de América del 
Norte y del Sur y otros estudios históricos y 
antropológicos sobre el tema, Harner se propu-
so sintetizar elementos comunes (“universales” 
o “cuasi universales”) de distintas expresiones 
de chamanismo y transformarlas en una técnica 
fácil y rápida de aplicar a la vida cotidiana de 
los occidentales. El antropólogo definió al cha-
mán como una persona que entra en un “estado 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



152								             

chamánico de conciencia” y “viaja” hacia una 
realidad que normalmente desconocemos para 
adquirir información, sabiduría y poder ayudar 
a otras personas (Harner, 2017: 65). A diferen-
cia del chamanismo tradicional, en donde el 
acceso a la realidad espiritual es considerado 
un don que se transmite a través del linaje o 
se obtiene por medio de experiencias cerca-
nas a la muerte y que requiere de complejas 
iniciaciones, en este caso es entendido como 
una capacidad que todos aquellos que sientan 
algún tipo de “llamado” pueden desarrollar. 
La síntesis que propone Harner sólo exige 
“voluntad”, “intención”, “disciplina” y “prác-
tica”. Uno de los rasgos distintivos es que el 
“estado chamánico de conciencia” es inducido 
principalmente a través del sonido monótono 
de tambores, prescindiendo del uso de plantas 
psicoactivas. 
Este método, al que llamó core shamanism o 
chamanismo transcultural, fue difundido en un 
principio a través de la publicación de su primer 
libro “The way of the shaman” en 1980. El libro 
fue precedido por “Las enseñanzas de Don 
Juan” de Carlos Castaneda en 1968. Aunque 
Harner adoptó algunos conceptos desarrollados 
por este antropólogo, como el de “realidad no 
ordinaria”, buscó diferenciarse del chamanismo 
“guerrero” o “hechicero” que presenta en sus 
trabajos, enfocándose en la figura del chamán 
sanador. Paralelamente, creó la fundación a 
través de la que ofrece talleres básicos y un 
programa intensivo destinado principalmente a 
aquellos que quieran utilizar las técnicas como 
práctica profesional para la sanación de otros. 
Los docentes formados por Harner en Estados 
Unidos organizan seminarios en países de 
Europa, Asia y Latinoamérica. En Argentina, 

desde mediados de la década de 1990 la fun-
dación ofrece talleres en la ciudad de Buenos 
Aires, en articulación con centros holísticos 
ubicados en el barrio de Palermo, que dictan 
cursos y formaciones en disciplinas espirituales 
de diferentes tradiciones filosóficas y religiosas, 
vinculadas a los circuitos alternativos de la es-
piritualidad Nueva Era. Los participantes son 
en su mayoría mujeres, pero también varones, 
de entre treinta y cinco y sesenta años, con altos 
niveles de formación académica. Muchos de 
ellos tienen largos recorridos dentro de otras 
disciplinas y prácticas espirituales como con-
trol mental, reiki, yoga, meditación, astrología, 
tarot, biodecodificación y registros akáshicos.
Tanto Harner como los docentes de la fundación 
plantean que el resurgimiento del chamanismo 
bajo formas contemporáneas puede explicarse, 
en gran medida, a partir de la desconfianza de 
personas nacidas en la “era de la ciencia” y la 
razón respecto de las instituciones eclesiásticas 
y la imposición de dogmas religiosos. A dife-
rencia de las “anécdotas de segunda y tercera 
mano” escritas en los grandes textos religiosos, 
este método permitiría tener un contacto de 
“primera mano” con espíritus de ayuda, expe-
rimentar transformaciones personales y llegar 
a conclusiones propias acerca de los “límites 
de la realidad”. Acompañando los discursos 
autonomistas de otras prácticas y disciplinas 
Nueva Era (Wood, 2007), el antropólogo afir-
ma que “cada viajero encuentra directamente 
en la realidad no ordinaria su propia autoridad 
espiritual” (1). Por ser una herramienta “libre 
de dogmas”, también sostiene que el método 
puede ser practicado por personas de diferentes 
adherencias religiosas. 
En sintonía con el discurso institucional del 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          153

fundador y los docentes autorizados, en las 
explicaciones sobre sus trayectorias espiri-
tuales, los egresados de la formación y los 
participantes de los talleres actualizan una 
crítica específica a la religión, principalmente, 
católica. Buena parte de los practicantes con los 
que conversé son personas socializadas en el 
catolicismo, criados en familias católicas, que 
estudiaron en colegios confesionales y pasaron 
por los ritos de iniciación. Como muestran otros 
estudios sobre este tipo de espiritualidades, 
suelen presentarse como “buscadores espiri-
tuales” y si bien algunos actualmente asisten a 
ceremonias religiosas o incluso decidieron que 
sus hijos estudien en colegios confesionales, se 
definen como críticos de la religión. Esta crítica 
contiene cuestionamientos hacia la autoridad 
religiosa y la doctrina de la Iglesia, al rol de la 
mujer en la estructura eclesiástica y las ense-
ñanzas religiosas, y a la “doble moral” de las 
jerarquías y allegados devotos al catolicismo. 
Así, por un lado, los practicantes cuestionan la 
intromisión de la Iglesia en la vida de las perso-
nas, señalando la incidencia pública y privada 
que ha tenido históricamente la postura de la 
institución frente a temas como el divorcio, la 
diversidad sexual y el aborto. La imposición 
de normas y preceptos es entendida como una 
limitación a la libertad de conducta y pensa-
miento individual que busca obediencia a través 
de la culpa y temor al castigo. Esta discusión 
se orienta principalmente a la moral sexual y 
los modelos de familia (Cosse, 2010; Felitti, 
2012). Las mujeres nacidas entre las décadas de 
1950 y 1960 recuerdan, por ejemplo, el deseo 
de tener relaciones sexuales prematrimoniales 
en asociación a sentimientos de mortificación 
y miedo a las consecuencias sociales de “vivir 

en el pecado”. La crítica también se extiende a 
las autoridades eclesiásticas por la incapacidad 
para acompañar y dar respuestas concretas en 
momentos de “crisis” o procesos personales. 
La literalidad de la enseñanza de los textos 
religiosos- contrapuesta a una posible lectura 
metafórica- o la presencia de palabras “hue-
cas” en los sermones, sugieren una falta de 
adecuación de la disciplina eclesiástica a sus 
necesidades personales. 
Las experiencias de censura y remordimiento 
por el incumplimiento de normas religiosas 
devienen, especialmente entre las mujeres, 
en una crítica al rol de la mujer dentro de la 
estructura eclesiástica y en las enseñanzas 
religiosas. Además de la exclusión de posicio-
nes de liderazgo y autoridad, las entrevistadas 
señalan la presencia arraigada de estereotipos 
de género en las narrativas bíblicas, destacan-
do, por ejemplo, la responsabilidad que se le 
atribuye a Eva en el relato del pecado original 
y la omisión de María Magdalena como após-
tol de Jesús. También cuestionan la tendencia 
a reducir el papel de María a su condición de 
virgen y madre, y la asociación de otras figuras 
femeninas con experiencias de sufrimiento, 
castigo o renuncia al deseo. 
La crítica a la religión también involucra un 
cuestionamiento ético a un “doble discurso” 
o “doble moral”, a través del que señalan una 
incongruencia entre los valores que les fueron 
inculcados en instancias de formación y las 
actitudes o comportamientos de la Iglesia, 
las autoridades eclesiásticas y familiares o 
conocidos devotos del catolicismo. A nivel 
institucional, encontramos cuestionamientos 
sobre la participación de la Iglesia en guerras y 
conflictos geopolíticos, críticas respecto al lujo 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



154								             

y la opulencia de las iglesias en contraposición 
a los valores de la humildad y la austeridad, y 
la falta de transparencia en el encubrimiento de 
casos de abuso sexual. Aún aquellas que fueron 
a colegios confesionales “de avanzada”, donde 
tuvieron contacto con vertientes “progresistas” 
del catolicismo, como el catolicismo de la li-
beración y el movimiento “del tercer mundo” 
(Donatello, 2010; Giménez Béliveau, 2016), a 
las que asocian con la construcción de vínculos 
“genuinos” con “el otro”, extienden esta crítica 
a sus círculos de sociabilidad. Las practicantes 
hablan de la “hipocresía” de personas allega-
das que no vivían de acuerdo con los valores 
que predicaban o que hacían uso del “discurso 
religioso” en beneficio personal. Por ejemplo, 
María habla de la impostura de su abuela, una 
mujer de misa diaria, que maltrataba a las em-
pleadas domésticas y organizaba actividades de 
beneficencia para divertirse con las amigas; y 
Marta recuerda historias de familias que deci-
dieron “exiliar” a sus hijas a otros países porque 
quedaron embarazadas sin estar casadas o por 
su orientación sexual. 
Estos cuestionamientos pueden comprenderse 
como parte de una crítica mayor a la inauten-
ticidad, dirigida tanto a nivel de las jerarquías 
y la doctrina, como a los círculos de sociabi-
lidad. La crítica se traduce en la búsqueda de 
espiritualidades percibidas como más autén-
ticas y en la exploración de otras prácticas y 
disciplinas que se ajusten a sus experiencias y 
necesidades individuales. Esta incursión, que 
en términos nativos emerge como una actitud 
de “apertura” o búsqueda de respuestas en otras 
formas de ver y entender el mundo, remite a 
la valorización positiva del pluralismo que 
identifica buena parte de los estudios sobre 

este tipo de espiritualidades contemporáneas, 
a través de la que los agentes extraen selecti-
vamente significados espirituales de diversas 
tradiciones religiosas, filosóficas y científicas 
(Besecke, 2001), conservando lo que se ajusta 
a sus marcos interpretativos - les “resuena”- sin 
necesariamente adherir formalmente a ningu-
na en particular. Estos procesos involucran la 
incursión en prácticas esotéricas y técnicas 
vinculadas a tradiciones orientales e indígenas, 
pero también la relectura de rituales y textos 
católicos. Algunas sostienen que luego de in-
teriorizarse o formarse en distintas disciplinas 
espirituales, pudieron separar la “religión” de 
la “espiritualidad” y resignificar a las religiones 
(principalmente al catolicismo) en clave espiri-
tual, “desmalezando” lo que la institución des-
virtuó sobre el “verdadero” significado de los 
mensajes y encontrando puntos en común entre 
los mensajes de distintos “guías” y “maestros”. 
Los practicantes narran estos tránsitos como 
muestras o signos de coherencia y libertad 
para decir sobre aquello que aporta al “cami-
no” de aprendizaje y “evolución” personal. 
De esta manera, observamos que, así como la 
adscripción cerrada a disciplinas académicas 
es entendida como un impedimento para una 
comprensión más acabada de la realidad y la 
naturaleza del ser humano, la adscripción for-
mal a una religión supone para ellos un ajuste 
a criterios impuestos que limitan al individuo 
en el entendimiento del sí mismo y del entor-
no. Al igual que observan otros investigadores 
(Frigerio, 2016; Ceriani, 2013; Puglisi, 2015), 
mientras la categoría “espiritualidad” es vin-
culada con experiencias vivas que contribuyen 
a la transformación y realización personal, la 
“religión” se presenta en asociación a lo impu-

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          155

ro, lo corrompido, lo contaminado por la acción 
humana. Como me decía una de las entrevis-
tadas: “Yo no acepto ningún tipo de mediador 
terrestre entre dios y yo. Creo en dios, pero en 
los seres humanos me cuesta”. 
En esta línea, si bien suelen recurrir a categorías 
como “decepción”, “pelea” o “divorcio” para 
hablar de etapas de distanciamiento con la re-
ligión, en retrospectiva algunos establecen una 
continuidad entre la forma en la que vivían la 
religión en su infancia y la manera en la que lo 
hacen actualmente. Por un lado, sostienen que 
los desacuerdos o el rechazo a la institución es-
tuvo “desde siempre”, reforzando la idea de que 
la pertenencia a los mundos religiosos no está 
exenta de conflictos (Algranti y Setton, 2021). 
Al mismo tiempo, enfatizan la continuidad en el 
vínculo con lo que definen como la dimensión 
mística o espiritual de la religión, basada en un 
tipo de experiencia religiosa íntima y emotiva, 
de conexión con “algo superior”, que describen 
como sensaciones de resguardo, recogimiento 
y contención. En sus relatos evocan imágenes 
y recuerdos de la infancia, como el silencio en 
los retiros espirituales, la contemplación de 
las imágenes religiosas o la permanencia en 
soledad en la capilla de los colegios. Hablán-
dome sobre el malestar que le produjo en su 
infancia la mala relación entre los miembros 
de su familia, una de las practicantes, sostenía:

Tengo grabada la imagen mía 
de chiquita llorando en frente al 
crucifijo. Porque parecía que él 
solo podía… calculo que también 
producto de lo que lo que nos 
enseñaban, ¿no? Pero como que 
dios sabía exactamente quiénes 

éramos nosotros y qué era lo que 
estábamos padeciendo y no tenían 
ni que mediar las palabras. (...) 
ahí realmente me sentía en casa, 
contenida, abrazada (Entrevista en 
profundidad, noviembre de 2023). 

Estos relatos sobre las experiencias religio-
sas pueden vincularse con el misticismo que 
identifica Troeltsch (1956). Es decir, una for-
ma de religiosidad que pone el acento en la 
experiencia individual y la inmanencia de lo 
sagrado y que tiende a cuestionar la doctrina y 
las formas de culto. Esta experiencia de con-
tacto directo con algo del orden de lo divino o 
lo “verdadero” es justamente lo que encuentran 
en la práctica del “viaje”. La práctica habilita 
la comunicación y asociación con espíritus de 
compasión y sabiduría, considerados como 
almas más puras o pulidas que las nuestras, que 
están disponibles para ayudar a las personas. 
A través de la transmisión de poder espiritual 
e información sobre los “caminos” individua-
les, estos espíritus, que se presentan bajo la 
forma de animales y “maestros”, contribuyen 
al proceso de autoconocimiento y realización 
personal. Si bien las críticas que abordamos 
hasta ahora están en continuidad con críticas 
generales hacia la estructura de las organiza-
ciones religiosas observadas en grupos ligados 
a troncos monoteístas universales, uno de los 
rasgos más específicos de las críticas del neo-
chamanismo es la propuesta de ampliación de la 
experiencia mística hacia otros seres o espíritus 
de la naturaleza. En los relatos sobre los viajes 
y en las formas cotidianas de experienciar la 
espiritualidad, encontramos constantes refe-
rencias a la conexión íntima con la “fuerza” o 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



156								             

“energía” de animales y entidades naturales, 
como el sol y el mar. Al mismo tiempo, varios 
describen encuentros emotivos con figuras 
como Jesús y la Virgen María, a quienes con-
sideran “maestros”, al igual que otros “seres 
trascendidos” con quienes se comunican du-
rante estas experiencias. Para algunos se trata 
de algo “natural”, debido a la conexión previa 
que tenían con estas figuras. Para otros, que 
estaban más distanciados de la “religión”, estos 
eventos significaron una reconciliación con el 
catolicismo desde “otro lugar”, en términos de 
un encuentro directo con estos seres más allá de 
sus diferencias ideológicas con la institución.
Así, encontramos que, desde la perspectiva de 
estos practicantes, el chamanismo es interpre-
tado como una técnica dentro de una amplia 
variedad de prácticas milenarias orientadas al 
autoconocimiento y perfeccionamiento espiri-
tual. La incursión en estas técnicas se desarrolla 
en el marco de una crítica a la religión a través 
de la que cuestionan la autoridad de las jerar-
quías y la autenticidad a nivel de la doctrina y 
sus círculos de sociabilidad. Sin pretensiones 
de reducir la variedad de experiencias posi-
bles, la fuerza de la socialización católica en 
las trayectorias analizadas hasta el momento 
sugiere que la crítica puede comprenderse 
como una forma de anticlericalismo que no 
sólo no excluye, sino que refuerza el vínculo 
místico y emotivo con figuras del catolicismo 
tradicional. A continuación, nos centraremos en 
los integrantes de una fundación de la ciudad 
de Rosario que desarrollaron un programa de 
formación en una universidad, a través de una 
relectura del chamanismo en clave de medicina 
tradicional.

Categorías psi y conocimientos “ancestra-
les”: relecturas del chamanismo en el campo 
biomédico. 

La Fundación fue creada a fines de la 
década de 1990 y está ubicada en Rosario, 
provincia de Santa Fe. Actualmente está con-
formada por cuatro profesionales vinculados 
a las ciencias sociales y a la salud: un médico 
psiquiatra, un antropólogo, un médico psicólo-
go y un licenciado en psicología. Durante una 
primera etapa de su trayectoria grupal, estos 
profesionales centraron su trabajo en el estudio 
del chamanismo amazónico y “estados no ordi-
narios de conciencia” a través de la lectura de 
literatura sobre el tema como de experiencias 
autogestionadas con plantas. Más tarde, a partir 
de viajes a comunidades indígenas, algunos 
de ellos establecieron vínculos con chamanes, 
con quienes profundizaron sobre los usos de 
estas medicinas. Junto con su colaboración, 
comenzaron a ofrecer ceremonias grupales 
de ayahuasca en la ciudad de Rosario, donde 
desarrollaron actividades de “investigación” en 
las que buscaban llevar un registro sistemático 
de las experiencias de los participantes para dar 
cuenta de su eficacia terapéutica. 
En 2014 los integrantes de la fundación reem-
plazaron las actividades de tipo experiencial 
por la enseñanza de la medicina tradicional 
indígena en el contexto universitario a través 
de contenidos exclusivamente teóricos. Sos-
teniéndose en recomendaciones de la Orga-
nización Mundial de la Salud (Toniol, 2015) 

acerca de la importancia de la investigación 
y la enseñanza de medicinas tradicionales, 
comenzaron a dictar un curso de posgrado en 
medicina tradicional indígena en la Facultad de 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          157

Medicina de una universidad pública de Rosa-
rio, donde algunos de los miembros del grupo 
se desempeñaban como docentes. Señalan que 
esta decisión coincidió con una época en la 
que comenzó a evidenciarse un “boom” de la 
ayahuasca. Según plantean, la masificación de 
estas sustancias condujo a un uso y una oferta 
“irresponsable”, que los llevó a tomar la deci-
sión colectiva de dejar de ofrecer ceremonias. 
La decisión también estuvo atravesada por 
cambios en la política universitaria. La opor-
tunidad de difundir la medicina indígena en el 
ámbito académico se produjo en el marco de 
un proceso de “apertura”, en el que la Facultad 
de Medicina comenzó a ofrecer cursos de pos-
grado y, posteriormente, diplomaturas en medi-
cinas tradicionales, como la medicina china, el 
ayurveda y la herbolaria. En esta apuesta, los 
miembros del grupo buscan desmarcarse de las 
espiritualidades Nueva Era, a las que asocian 
con la banalización y comercialización de sa-
beres ancestrales, construyendo una identidad 
precautoria (Wright y Messineo, 2002) a través 
de la que afirman que no son “un grupo New 
Age ni un lugar alternativo con respecto a otros 
espacios académicos”. 
La propuesta del curso consiste en la construc-
ción de “puentes” entre la medicina tradicional 
y la medicina “occidental” a través de la forma-
ción de profesionales de distintas disciplinas en 
nociones relativas a la enfermedad y la cura en 
cosmovisiones indígenas. Las clases son dicta-
das por ellos y cuentan con la participación de 
chamanes indígenas invitados que comparten 
con los asistentes sus prácticas de curación. 
Entre los participantes, encontramos personas 
de entre veinticinco y setenta años. Algunos son 
residentes de Rosario, pero muchos otros viajan 

desde diversas localidades del país. Buena parte 
de los asistentes tiene formación en disciplinas 
biomédicas, como medicina, psiquiatría, psi-
cología y psicoanálisis, terapia ocupacional y 
enfermería. Según uno de los docentes, hasta 
este momento el público estuvo compuesto 
mayoritariamente por psicólogos, aunque 
desde la Fundación apuntan al incremento de 
la participación de médicos. Como mencionó 
durante una entrevista: “Los médicos son como 
más duros para venir. Vienen algunos, pero son 
más duros”. 
El programa de estudios conjuga una revi-
sión de los paradigmas científicos y matrices 
epistémicas y la enseñanza de cosmovisiones 
indígenas. Los docentes resaltan el valor del 
chamanismo como una alternativa comple-
mentaria para la atención de la salud, desarro-
llando una crítica específica a la biomedicina 
(Idoyaga Molina, 2015; Saizar, 2006), con 
la que, al mismo tiempo, pretenden dialogar. 
De las exposiciones de los docentes y en los 
relatos de los participantes se desprenden una 
serie de críticas dirigidas a la autoridad médi-
co-científica, la estandarización de la práctica 
biomédica, las implicancias de la neutralidad 
valorativa en la relación médico-paciente y los 
límites de la eficacia biomédica para la cura de 
enfermedades psicosomáticas. 
Respecto a la primera crítica, encontramos 
cuestionamientos sobre la autoridad cultural 
que tiene el saber científico por encima de 
otros saberes y formas de conocimiento. Esta 
autoridad es planteada como una construcción 
histórica influida por intereses económicos y 
políticos, arraigada en el colonialismo europeo 
y la anulación de cosmologías nativas. Tanto 
los docentes como los asistentes cuestionan el 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



158								             

carácter “dogmático” de los postulados científi-
cos y su incorporación al sentido común, seña-
lando que, a pesar de su carácter provisorio, el 
conocimiento científico se ha transformado en 
un sinónimo de conocimiento “verdadero”. En 
este marco, la biomedicina o medicina moderna 
se presenta como un tipo de práctica terapéutica 
que, al ser legitimada por criterios científicos, 
se ubica en una posición de jerarquía y poder 
frente a medicinas tradicionales. La incursión 
en el chamanismo emerge como una búsqueda 
de contacto con una sabiduría alternativa y 
anterior al desarrollo técnico- científico actual. 
Los participantes reconocen a los indígenas 
como portadores de conocimientos muy an-
tiguos sobre la medicina, especialmente en 
lo que respecta al uso de plantas medicinales, 
sosteniendo que estos saberes, apropiados en 
la colonización, fueron parte del desarrollo de 
la farmacología moderna. 
En segundo lugar, plantean una crítica a la 
estandarización de la práctica biomédica. La 
crítica involucra, por un lado, reflexiones en 
torno a la producción de significados biomé-
dicos relacionados con los procesos de salud- 
enfermedad. En este sentido, contraponen el 
enfoque médico “biologicista”, que tendería 
a desestimar factores emocionales, sociales o 
ambientales en el origen y el desarrollo de las 
enfermedades, con las explicaciones holistas 
de la medicina tradicional, en la que esta sería 
percibida como un desequilibrio de la persona 
consigo misma y con su entorno social y am-
biental. Esta crítica tiene como trasfondo un 
cuestionamiento a una concepción mecanicista 
y fragmentada que tendría occidente sobre la 
persona, que busca ser complejizada a través de 
la apertura a formas “integrales” que habiliten 

la combinación de saberes médicos, psicoló-
gicos y espirituales en la atención de la salud.
Asimismo, esta crítica contiene una serie de 
discusiones en torno a la medicalización (Bor-
des, 2018), a través de la que ponen en tensión 
el uso de clasificaciones y categorías preesta-
blecidas en la producción de diagnósticos. Si 
bien plantean que el diagnóstico opera como 
un modo de organización de la experiencia, que 
permite evaluar y actuar sobre el padecimiento 
de la persona, sostienen que la reducción del 
malestar a categorías diagnósticas presenta 
el riesgo de simplificar la complejidad de las 
experiencias individuales y la singularidad de 
cada caso. Como señalaba uno de los docentes:
 

A los médicos nos encanta reducir 
todo a categorías, clasificaciones. 
Mismo en la psiquiatría, los ma-
nuales de psiquiatría, esta especie 
de cuadro que creamos. La esqui-
zofrenia o el ataque de pánico, 
por ejemplo. La explicación que 
un psiquiatra tradicional tiene es 
que hay una serie de descripcio-
nes. Si tiene (...) cuatro o más de 
los siguientes síntomas, entonces, 
ataque de pánico. Si tiene ataque 
de pánico, entonces, opción A, B y 
C, con pastilla 1, pastilla 2, pastilla 
3. Es casi matemático, es un algo-
ritmo (Entrevista en profundidad, 
julio de 2018).

Además, argumentan que esto puede conver-
tirse en una “etiqueta” que define, condena o 
estigmatiza al paciente, afectando su identidad 
y desarrollo personal. También destacan la falta 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          159

de sensibilidad que históricamente han tenido 
las categorías diagnósticas hacia la diversidad 
social y cultural, poniendo como ejemplo, los 
abordajes que durante la primera mitad del 
siglo XX patologizaron el comportamiento 
chamánico. Esta observación respecto a la 
psicopatologización y la autoridad biomédica 
en la definición de lo normal y lo patológico, 
no se reduce a la alteridad cultural. En entre-
vistas e interacciones informales algunos me 
comentaron que por mucho tiempo decidieron 
no revelar ciertas capacidades perceptivas, 
como “visiones” o “sueños premonitorios”, 
en contextos terapéuticos, por miedo a que sus 
terapeutas creyeran que estaban “locos” o verse 
forzados a “intelectualizar” sus experiencias, 
limitando u obstaculizando, de esta manera, el 
abordaje del “mundo perceptivo”. Así, la crítica 
no busca negar la utilidad del diagnóstico, sino 
que lo que reclama es una mirada holista por 
parte de los especialistas de la salud que con-
temple al paciente en su singularidad y totalidad 
sin limitarse a categorías preestablecidas. 
La crítica a la estandarización de la práctica 
médica también se extiende a la burocratiza-
ción del sistema de salud. Los profesionales 
señalan la masividad de la demanda, la baja 
remuneración del personal y la minimización 
del tiempo de las consultas como factores que 
contribuyen a la transformación de la aten-
ción en un proceso impersonal y mecánico. 
Estos cuestionamientos en torno a la atención 
y la relación médico- paciente se enlazan con 
una tercera crítica respecto a una neutralidad 
valorativa (Weber, 1993), que algunos inter-
pretan como una invasión del “racionalismo 
científico” en las relaciones humanas. Esto 
estaría expuesto tanto en el enfoque orgánico 

y la sobrevalorización de los estudios comple-
mentarios para la producción de diagnósticos, 
como en una actitud de distancia o “frialdad” 
que busca evitar el involucramiento a fines de 
garantizar la objetividad de la práctica. Este 
comportamiento, marcado por jerarquías y 
asimetrías de poder, dificultaría la construcción 
de una relación de confianza y apertura, a la que 
consideran central para la identificación de los 
orígenes y el tratamiento efectivo del malestar. 
En una entrevista, un médico psiquiatra que 
participaba en el curso, me decía: 

Para mí tiene mucho valor lo que 
dijo el chamán hoy, porque es 
como una acentuación de algunas 
experiencias que uno tiene como 
médico. Yo como médico joven me 
di cuenta de que el interrogatorio, 
la anamnesis, en realidad, era una 
instancia de profunda comunica-
ción con el paciente, (...) que es lo 
que después nos permite levantar-
nos y examinarlo e ir a buscar las 
cosas que uno ya supuestamente 
ya sabe que va a buscar (...). Tam-
bién descubrí que en esa charla 
previa, el paciente puede mentir o 
esconder por temor, los síntomas 
que tiene. Entonces, se juegan una 
cantidad de sentimientos y afectos 
que están más allá de los registros 
puros, va más allá de buscar lo que 
el paciente tiene, sino también de 
sus situaciones emotivas. Digamos, 
el chamán habla de que el diagnós-
tico que hace a partir del encuentro 
previo, después condiciona su tipo 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



160								             

de canto. Es algo que rudimenta-
riamente se percibe o se percibía 
cuando se le daba bastante tiempo 
a la instancia de diagnóstico por la 
anamnesis (Entrevista en profundi-
dad, septiembre de 2018)

De este modo, vemos que el chamanismo es 
interpretado como una modalidad de atención 
y relación médico-paciente que remite a los 
orígenes de la práctica médica. La lectura so-
bre el deterioro del vínculo con los pacientes 
es recurrente entre los participantes del curso. 
Describiendo formas alternativas de trabajar 
con las personas, algunos señalan el uso de 
prácticas más heterodoxas que las que suelen 
aplicar otros especialistas de la salud. Contán-
dome del caso de una paciente, una terapista 
ocupacional que trabaja en el departamento de 
psiquiatría de un hospital público de la provin-
cia de Buenos Aires, me decía: “Es una chica 
a la que lastimaron hasta el hartazgo. (...) Si 
la ves, la piba es una bestia, pero yo la agarro, 
la jodo, la abrazo, le doy besos. Le digo, hola 
cielito, vos sos un solcito”. Ahora bien, como 
señalan otros estudios sobre terapias comple-
mentarias (Cant y Sharma, 1996 citado en 
Bordes, 2018) estas formas de abordaje no se 
presentan como sistematizables ni generaliza-
bles, sino que dependen de las habilidades, la 
apertura y el involucramiento del especialista. 
Relatando experiencias con sus pacientes en 
los que pudieron identificar formas efectivas 
de tratamiento o incluso factores relaciona-
dos con el origen del malestar que parecían 
ocultos, los profesionales hacen referencia a 
información que les “baja” o intuiciones que 
no saben “de dónde vienen” y que les resultan 

intransmisibles. 
En el contexto de esta crítica y desde una clave 
interpretativa que tiende a la espiritualización 
de la emoción (Viotti, 2017), el chamán emerge 
como un símbolo de conexión afectiva con el 
paciente. Para los docentes y asistentes al curso, 
el chamán es alguien capaz de “ver” o percibir 
el origen del padecimiento y comprender la ex-
periencia del malestar, estableciendo un vínculo 
profundo “de espíritu a espíritu”. Esta capaci-
dad no está basada en un saber experto en tér-
minos de un conocimiento académico formal, 
sino en una “sabiduría” que proviene de formas 
de vida “puras” y “simples” en armonía y co-
nexión con la naturaleza y el mundo espiritual. 
Aunque esta habilidad es entendida como una 
cualidad del orden de lo “primario”, inherente 
a todos los seres humanos, las cosmologías 
indígenas y sus formas de vida contribuirían 
a mantener esa sensibilidad perceptiva activa. 
En esta línea, como observa Lindquist (1995), 
vemos que las comunidades indígenas, como 
también los niños y la naturaleza, se presentan 
como modelos de autenticidad. La influencia 
“contaminante” de la sociedad capitalista occi-
dental y su énfasis en la mentalidad analítica y 
pensamiento racional sería aquello que afecta 
o erosiona esta capacidad de conectarse con lo 
más “primario” de uno mismo y de otros seres 
humanos. En este marco, el chamanismo se 
presenta como una forma de curación basada en 
un conocimiento experiencial, que privilegia la 
vivencia y percepción por sobre la racionalidad 
intelectual. A través de la metáfora del “sanador 
herido”, los docentes y participantes interpretan 
la iniciación chamánica como un camino de 
profundo autoconocimiento y trabajo sobre sí 
mismo que permite luego ayudar a los demás. 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          161

Aunque estos conceptos formarían parte de los 
códigos de las psicoterapias, para algunos se 
han convertido en “palabras gastadas” que se 
resignifican a la luz de experiencias de contacto 
con estas “sabidurías”.
Así como las críticas que analizamos hasta aho-
ra parecieran orientarse más hacia la “deforma-
ción” de la práctica que a la eficacia biomédica, 
también encontramos señalamientos sobre los 
límites de la biomedicina para el tratamiento 
de enfermedades psicosomáticas. Esto se rela-
ciona con el enfoque de los docentes del curso 
que, planteando una traducción psicologizada 
del chamanismo, sugieren que ciertas prácti-
cas chamánicas pueden ser útiles para revelar 
elementos “inconscientes”. La hipótesis del 
grupo es que la ayahuasca tiene el potencial 
de curar enfermedades o aliviar malestares de 
origen psicosomático por ser una terapéutica no 
mediada por la palabra que opera directamente 
sobre el campo perceptivo. Esta ausencia de 
mediación verbal fue un foco de interés para 
algunos participantes del curso, especialmen-
te psicólogos y psicoanalistas. Luego de una 
clase, hablando sobre la potencialidad de cura 
del canto chamánico, uno de ellos me decía: 
“Estamos hablando de una enfermedad que 
no pasa por el discurso y estamos hablando 
de un canto que no tiene palabras y apunta a 
las emociones. No sería raro que las psicoso-
máticas mejoren con esto”.
De esta manera, haciendo una relectura del 
chamanismo en clave de medicina tradicional, 
los integrantes de la fundación desarrollaron 
un programa de estudios universitarios que 
se orienta a cuestionar los paradigmas médi-
co-científicos modernos. Como parte de una 
estrategia de acomodación social y consagra-

ción dramática (Snow, 1979; Ceriani, 2013), el 
proceso de traducción se lleva a cabo a través 
de un mismo lenguaje y clave interpretativa, 
dando la impresión de que sus propuestas están 
alineadas con los valores de la institución y el 
mundo social con el que buscan dialogar. En 
el próximo apartado, abordaremos otra de las 
manifestaciones del neochamanismo, en donde 
la articulación se produce con el mundo del arte 
y la industria musical. 

La producción cultural de lo exótico: el neo-
chamanismo en la práctica artística.  

En este último apartado trabajaremos 
con una propuesta artística llevada a cabo por 
músicos y productores que proponen la fusión 
de ritmos de raíces indígenas y folklóricas la-
tinoamericanas con herramientas de la música 
electrónica, que durante los últimos años fue 
ganando popularidad entre los sectores me-
dios de la ciudad de Buenos Aires. Aún con 
perfiles y trayectorias musicales diversas que 
le dan un estilo propio a sus producciones y 
puestas en escena (algunos más próximos a la 
música electrónica, otros al folklore), buena 
parte de estos artistas comparte una estética 
y una narrativa basada en la recuperación de 
sonidos “ancestrales”, “orgánicos”, “de raíz”, 
y su integración con herramientas y sonidos 
modernos. Aquellos que reseñan su música 
en blogs, diarios y revistas caracterizan sus 
propuestas como “viajes” o rituales orientados 
al baile y a las experiencias corporales, utili-
zando el adjetivo “chamánico” para referirse a 
los recursos que utilizan y las atmósferas que 
construyen en sus puestas en escena. Así, tanto 
en las presentaciones que los músicos hacen 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



162								             

de sí mismos como en las promociones de sus 
discos y conciertos encontramos descripciones 
como: “una suerte de chamán electrónico que 
invoca espíritus en el escenario”, “un viaje en 
el tiempo a través de sonidos ancestrales que 
(...) inducen el trance y fusionan los paisajes 
sonoros indígenas y naturales con el diseño y 
la estética de la música moderna”.
Mientras que los músicos suelen expresar in-
comodidad al categorizar el estilo de sus pro-
ducciones o incluso pensarlas como un género, 
las productoras que se ocupan de insertarlos 
en distintos festivales y ciclos culturales del 
ámbito local e internacional lo llaman folklore 
digital. Esta escena artística está fuertemente 
internacionalizada y los músicos suelen rea-
lizar giras, tocando en festivales de distintos 
países de Latinoamérica, Europa y Asia. En el 
ámbito internacional, los músicos se insertan 
en escenas under globales (Irisarri, 2015) que 
combinan subgéneros de la música electróni-
ca dance (EDM) con músicas tradicionales, 
muchas veces clasificados bajo las categorías 
de world music o world beats (Taylor, 1977; 
Barret, 1996). 
Aunque las explicaciones acerca de la populari-
zación de la propuesta varían de acuerdo con las 
experiencias particulares de los artistas, varios 
coinciden en que en el ámbito local uno de los 
catalizadores fue la organización en 2006 de 
un ciclo de fiestas under en Buenos Aires. El 
ciclo sentó las bases para la conformación de 
un colectivo de djs y productores y la posterior 
creación de un sello independiente a través 
del cual se comenzaron a promocionar e in-
ternacionalizar artistas latinoamericanos que 
estaban detrás de estas fusiones. En Argentina, 
los músicos transitan por una variedad de cir-

cuitos, que les permiten desarrollar narrativas 
artísticas en asociación a conceptos como el 
cosmopolitismo, la diversidad cultural y la 
sustentabilidad. En los últimos años, varias de 
las presentaciones se llevaron a cabo en bares, 
clubs nocturnos y en los principales centros 
culturales públicos, dependientes del Estado 
Municipal y Nacional en el marco de ciclos y 
festivales sobre diversidad cultural y música 
electrónica emergente, pero también eventos 
privados de promoción de campañas de res-
ponsabilidad social empresarial vinculadas al 
cuidado medioambiental. 
Entre aquellos a los que algunos productores 
definen como “investigadores”, pioneros, o 
podríamos decir, especialistas de la escena, 
encontramos varones nacidos en la década de 
1980 que comenzaron interesándose por la 
música electrónica y más tarde incorporaron 
la música folklórica latinoamericana a sus 
producciones musicales. En las explicaciones 
sobre sus procesos compositivos, los músicos 
hacen referencia a viajes, aprendizajes adqui-
ridos a partir del encuentro con comunidades 
indígenas y a su participación en ceremonias 
rituales o experiencias con medicinas tradicio-
nales que marcaron su forma de hacer música. 
El encuentro con “cantos crudos”, con una mú-
sica que no está “hecha para el escenario”, que 
cumple una función en ceremonias o rituales, 
es narrado como parte de una experiencia del 
orden de lo emotivo vinculada al contacto con 
“las raíces”, “lo puro”, “lo originario”. Los 
saberes aprendidos durante estas experiencias, 
sobre todo los relativos al uso de la música en 
contexto ritual, son movilizados por ellos como 
insumo para su proceso creativo, no sólo a la 
hora de componer sino también de diseñar sus 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          163

estrategias de escenificación (2). Los músicos 
hacen referencia al efecto de los sonidos en el 
cuerpo y su uso como facilitadores de estados 
ampliados de la conciencia; al poder de trans-
formación de la música en tanto vía de cone-
xión con la naturaleza, con uno mismo y con 
los demás; a la danza como encuentro colectivo 
y forma de “conectar” con el propio cuerpo; y 
a la improvisación a partir de la percepción de 
la “energía” del lugar y del público.
Más allá de que los artistas actualizan una 
crítica generalizada a la modernidad, que 
apunta entre otras cosas al individualismo, 
la industrialización y el daño ambiental, en 
las justificaciones de sus propuestas y las 
explicaciones sobre los conceptos que buscan 
transmitir identificamos una crítica específica 
a la industria del entretenimiento. Esta puede 
ser ordenada a partir de tres ejes analíticos: una 
crítica a “lo comercial” que involucra una serie 
de cuestionamientos en torno a la masificación 
y sus consecuencias en las formas de produc-
ción y organización del trabajo; otra crítica a 
la estandarización, relacionada con la homo-
geneización cultural y de recursos artísticos; 
y, finalmente, una crítica a la mercantilización 
orientada hacia el interior de la escena.  
En relación con la primera crítica, los músicos 
inscriben sus proyectos dentro de una escena 
alternativa o “de nicho” y presentan sus pro-
puestas en contraposición a la música “comer-
cial” o “de moda”, difundida masivamente 
a través de programas de radio, televisión y 
redes sociales. Aunque estas categorías remi-
ten a la oposición clásica de mainstream vs. 
under, utilizada para hacer referencia al tipo y 
volumen de público, en este caso lo alternativo 
adquiere un contenido específico. La música 

“comercial” está asociada a un uso centrado 
en el entretenimiento y, en algunos casos, a la 
expresión de sentimientos o emociones, que 
algunos interpretan como experiencias del or-
den del “ego (3)”. Los músicos se distancian de 
formas musicales contemporáneas, en las que 
consideran que esta banaliza como forma de 
entretenimiento y argumentan que este es sólo 
uno de los múltiples usos que se le puede dar a 
la música. El rescate del carácter “profundo”, 
“transformador”, “espiritual”, de la música, al 
que asocian con la función social o ritual de la 
música en sociedades tradicionales, es plan-
teado como la incursión en un aspecto poco 
explorado, o al menos, uno que la industria no 
contempla. 
Por otra parte, en términos de producción y 
organización del trabajo, destacan el valor de 
la construcción de relaciones basadas en el 
afecto, las afinidades y los intereses creativos 
comunes. Este tipo de relaciones, planteadas a 
modo de “alineación espiritual” entre músicos 
y productores primaría sobre otras formas de 
organización o toma de decisiones, motivadas 
por una lógica meramente comercial, guiada 
por las modas, o las ganancias monetarias. De 
todas maneras, este rechazo a “lo comercial” y 
valor por lo “genuino”, no se encuentra nece-
sariamente en oposición al mercado. En todo 
caso, como han señalado otros estudios que 
analizan las transformaciones en la producción 
y consumo de bienes culturales (Miguel, 2012), 
este tipo de narrativas son propias de culturas 
de producción (Negus, 1996) que, tomando a 
la independencia como valor, se distancian de 
los mecanismos de producción y de ascenso 
asociados a las grandes discográficas (Boix, 
2017). 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



164								             

Respecto a la segunda crítica, los músicos 
actualizan una serie de discusiones en torno a 
los procesos de globalización y la circulación 
de productos culturales (Kawashima, Crane 
y Kawasaki, 2002; Featherstone, 1990), sos-
teniendo que la incorporación de influencias 
musicales extranjeras, sobre todo anglosajonas, 
dieron lugar a una suerte de homogeneización 
cultural que resultó en el olvido de la tradición 
y la desvalorización de las culturas locales. 
Los músicos presentan la revitalización de la 
música folklórica como un proceso contrario 
de reivindicación de la autoctonía y explican 
la fusión de ritmos, sonidos o instrumentos 
latinoamericanos con la música electrónica 
como una celebración de la diversidad y del 
encuentro entre culturas (4). Además, plantean 
que la fusión de la música tradicional con la 
electrónica es parte de una “evolución” y que la 
reinvención o resignificación de estos sonidos 
contribuye a que estas tradiciones se mantengan 
vigentes y puedan seguir existiendo. Si bien 
reconocen que la música folklórica tiene sus 
propios canales, la fusión con la electrónica 
sería la forma de hacer llegar la música tradi-
cional a generaciones o mundos sociales a los 
que de otra manera no llegaría. 
Ahora bien, así como esta actitud de “mirar 
hacia adentro” puede leerse como una crítica 
implícita a la estandarización cultural producto 
de la globalización, también reconocen el po-
tencial de los avances tecnológicos y comuni-
cacionales para la difusión y preservación de 
la música folklórica, no sólo latinoamericana, 
sino de otras partes del mundo. Estos facilita-
rían el acceso a “lo auténtico”, “lo originario” 
de diversas culturas, produciendo, como sos-
tiene Erlmann (1996), experiencias de comuni-

cación global y autenticidad a través de medios 
simbólicos. En una entrevista pública, uno de 
los músicos decía:

De ver lo que está ocurriendo estos 
años con los ritmos tradicionales 
a mí me da confianza de que va a 
ocurrir todo lo contrario. Mucha 
gente se cansa de la música con 
la que a uno lo ametrallan en las 
radios, en las redes sociales, en los 
programas de televisión. No sé si 
es porque le presto más atención 
yo, pero me da la sensación de 
que han salido a colación en los 
últimos años muchísimas músicas 
tradicionales de las que no se 
había hablado nunca, y tenían un 
tratamiento más marginal incluso 
del que pueden tener ahora. Es una 
era donde es muy fácil acceder a 
casi todo. Yo me acuerdo que cuan-
do era chico, con 14 o 15 años, un 
amigo había grabado en un casse-
tte las Voces Búlgaras, y recuerdo 
que me había volado la cabeza: 
era muy difícil tener acceso a esas 
cosas. Sin embargo, ahora vemos 
que buscas en YouTube “Bulgarian 
Women Voices” y aparece hasta un 
directo en KEXP: es la globaliza-
ción al extremo. Pero gracias a eso 
creo que no se van a extinguir esas 
músicas (Queipo, 2018). 

Así, encontramos que la revitalización de la 
“herencia cultural” es lo que les imprime el 
carácter original e innovador a sus proyectos. 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          165

La innovación supone una vuelta al pasado y 
la creación de sonidos nuevos a partir de ele-
mentos “olvidados”. Sin embargo, estas justifi-
caciones coexisten con una narrativa crítica en 
relación con la expansión de la propia escena. 
A pesar de que sigue siendo “de nicho”, dicen 
que se ha ido instalando y retroalimentando, y 
cuenta con terceras e incluso cuartas generacio-
nes de artistas que se siguen inspirando en estas 
fusiones. Aquellos en los que identificamos una 
narrativa pionera, que en el comienzo enfatiza-
ban sus experiencias con el chamanismo en las 
explicaciones sobre sus procesos compositivos, 
actualmente tienen una perspectiva crítica 
respecto a esta expansión. La crítica apunta 
principalmente a la pérdida de originalidad 
producto de la estandarización de los recursos 
musicales, estéticos y narrativos. Los músicos 
hablan de mensajes o conceptos “gastados”, 
“manoseados”, mostrando cierto hartazgo de 
cosas que ellos mismos habrían impulsado. Es-
tas críticas se enmarcan en un cuestionamiento 
más amplio en torno a la masificación de la 
espiritualidad New Age y su incorporación a 
la industria de la música. Algunos cuestionan 
la mercantilización de este tipo de espirituali-
dades e incluso expresan tensiones respecto a 
la participación en circuitos musicales en los 
que consideran que se hace un uso superficial 
o fetichizado de ciertas expresiones culturales:
 

Después del fenómeno de la cum-
bia digital (...) lo que vino es el 
fenómeno de… varios terminamos 
como dentro de lo que se llamó 
neochamanismo musical o una 
escena downtempo que está muy 
ligada así a ese New Age barato 

de la espiritualidad ancestral, por 
decirlo entre comillas, y a mí me 
parece un garrón. Hay que tener 
mucho cuidado de donde uno 
quiere jugar, porque la industria 
va a hacer mierda todo tarde o 
temprano (La mar en coche, 2020).

Como observan Boltanski y Chiapello (2002) 
en su análisis de la crítica artista, esta última crí-
tica involucra una redefinición de las nociones 
de autenticidad/inautenticidad. Mientras que en 
una primera instancia lo auténtico se presentaba 
en oposición a lo seriado y lo estandarizado, 
en este punto la descalificación no se orienta 
al producto cultural sino a las intenciones de 
quien lo ofrece. Al mismo tiempo, así como en 
el apartado anterior observamos que los docen-
tes del curso justifican el abandono de la oferta 
de ayahuasca y la búsqueda de articulación 
con ámbitos productores de saberes legítimos 
a partir de una crítica a la mercantilización, en 
este caso también es lectura sobre la mercan-
tilización y saturación de conceptos lo que los 
impulsa nuevamente a la innovación. Esto se 
traduce en intentos por generar modificaciones 
en sus producciones musicales, pero también 
en sus narrativas, a fines de mantener la origi-
nalidad y la posición dentro de esos mundos 
o como me decía uno de los entrevistados, 
de “mantenerse en la ola”. No obstante, estas 
modificaciones también responden a ciertos 
cambios de tendencia globales. Así como po-
cos años atrás algunos sostenían que la música 
andina era la “nueva diva” en los circuitos de la 
música electrónica emergente, en una entrevista 
publicada, uno de ellos decía:
 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



166								             

Ahora estamos en un momento par-
ticular, desde la pandemia, porque 
antes había un movimiento que iba 
creciendo uniformemente y des-
pués de dos años donde no hubo gi-
ras, los colegas no se encontraron, 
está más fragmentada la escena. 
También la pandemia trajo mucha 
futurología, mucho más metaverso, 
estéticas más clean, electrónicas y 
se nos fue el foco de la tradición. 
Aunque eso siempre está, pero no 
es la tendencia actual… En 2018 
todo era África y Latinoamérica 
y las raíces, se veía incluso en el 
diseño gráfico. Entonces, como 
artista tienes que estar todo el rato 
reinventándote (South Plug, 2023).
 

De todas maneras, existen límites para la in-
novación. Tensionando el valor de la inclasi-
ficación (Algranti y Setton, 2021) (5), en una 
entrevista uno de los músicos explicaba que si 
un artista se vuelve demasiado innovador corre 
el riesgo de ser incomprendido por el público 
y excluido de plataformas de difusión por no 
estar asociado a otros conceptos o tendencias 
musicales específicas. Esto lleva a una serie 
de reflexiones y toma de decisiones en torno 
al desarrollo de la actividad musical. A lo lar-
go de la investigación observamos que varios 
optan por diversificar sus proyectos, creando 
algunos quizás menos populares en los que 
exploran inquietudes artísticas y creativas, y 
conservando o desarrollando otros que les per-
miten generar ingresos económicos. Así, vemos 
que a diferencia de las propuestas anteriores, 
en las que el chamanismo emerge en términos 

de técnica espiritual y medicina tradicional, en 
este caso el chamanismo se presenta en clave 
de estética alternativa. A partir de la revitali-
zación de músicas “tradicionales” y una crítica 
específica a la industria del entretenimiento, los 
músicos se posicionan en circuitos musicales 
en los que la innovación, la autenticidad y el 
exotismo adquieren un valor central. 

Conclusiones 

En este trabajo nos propusimos dar 
cuenta de diversas manifestaciones del neo-
chamanismo en las ciudades de Buenos Aires 
y Rosario, tomando como eje de análisis los 
registros de crítica cultural que desarrollan los 
agentes y colectivos involucrados en proyectos 
vinculados al neochamanismo. Más allá de 
que el abordaje propuesto pone el acento en 
la heterogeneidad tanto a nivel de las traduc-
ciones como de la crítica, en estas variaciones 
encontramos reivindicaciones compartidas 
de libertad, autonomía y autenticidad. Desde 
medios sociales específicos, los practicantes 
cuestionan la autoridad y las jerarquías de 
poder, ponderando la singularidad y la creati-
vidad de pensamiento y acción por sobre los 
procesos de estandarización, burocratización y 
mercantilización. Sin embargo, del análisis de 
las referencias empíricas también se desprende 
la fuerza instituyente del neochamanismo en la 
producción de definiciones sobre la realidad 
(Algranti, Mosqueira y Setton, 2019), tanto a 
través de la cultura material como de la alian-
za y cooperación con ámbitos productores de 
sentido, como las instituciones vinculadas a 
disciplinas espirituales, la universidad y los fes-
tivales. Las críticas se enmarcan en proyectos 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          167

que tienen la voluntad de instituir alternativas 
éticas y estéticas y construir nuevas formas de 
autoridad. Esta tensión queda expuesta en las 
percepciones de los mismos participantes de 
estos espacios que muchas veces cuestionan 
la autoridad de los docentes en la traducción 
del conocimiento chamánico o desacreditan la 
figura del chamán por tratarse de una “figura 
narcisista”, reivindicando, en cambio, a los 
curanderos como portadores de saberes legí-
timos, pero menos enaltecidos por la cultura 
“occidental”. 
Las críticas analizadas nos llevan a considerar 
la noción de crítica artista desarrollada por 
Boltanski y Chiapello (2002). Ahora bien, los 
autores distinguen la crítica artista de la crítica 
social. La primera se centraría en valores indi-
viduales y creativos, y rechazaría los procesos 
de racionalización y mercantilización asocia-
dos al capitalismo, mientras que la segunda, 
buscaría abordar desigualdades y la miseria, 
oponiéndose al individualismo y priorizando 
la solidaridad y la igualdad. Según ellos, la 
crítica artista habría sido adoptada por personas 
“distinguidas” de lo alto de la jerarquía socio-
cultural, mientras que la crítica social tendría 
como principal vector al movimiento obrero. 
Sin embargo, como señala Lazzarato (2007), 
esta oposición tiene una serie de limitaciones 
porque comprende a las críticas como incompa-
tibles y ejercidas por grupos sociales distintos. 
A partir del trabajo de campo observamos que, 
aunque las reivindicaciones son más afines a la 
crítica artista, sus explicaciones y justificacio-
nes también contienen elementos de una crítica 
social. Además, la variedad de trayectorias, 
experiencias y orígenes sociales impide tratar 
a estos grupos como un todo homogéneo. 

En todo caso, esto puede comprenderse como 
un fenómeno análogo a lo que Giddens (1991) 
denomina políticas de la vida. Es decir, políti-
cas de elección de estilo de vida que promueven 
la realización del yo y desarrollan propuestas 
en torno a la pregunta ¿cómo queremos vivir? 
Si bien Giddens establece una distinción entre 
las políticas emancipatorias y las políticas de 
la vida, sostiene que las cuestiones de política 
de vida plantean también problemas de tipo 
emancipatorio, poniendo como ejemplo el 
caso del movimiento feminista. Este concepto 
nos permite abordar el pluralismo ontológico 
del imaginario chamánico desde un arco de 
posibilidades que contempla una variedad de 
trayectorias y posiciones políticas, así como 
tradiciones de pensamiento que van de una 
filosofía perenne a reivindicaciones más del 
tipo indigenista. Desde esta perspectiva, el neo-
chamanismo puede ser entendido bajo la lógica 
de la construcción de una opción que a través 
de la recuperación de elementos tradicionales 
exige una sensibilidad renovada a cuestiones 
que han sido relegadas por la modernidad, en 
un diálogo crítico con las instituciones moder-
nas y los sistemas expertos. En este sentido, la 
valorización positiva de “saberes ancestrales” 
opera como un recurso cultural que les permite 
desarrollar el ejercicio de la crítica sin romper 
necesariamente con sus tradiciones religiosas 
o disciplinas profesionales. La reinvención de 
estas tradiciones habilita procesos de especia-
lización profesional que revitalizan el ejercicio 
de la profesión y, en algunos casos, el vínculo 
con sus respectivas tradiciones religiosas.

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



168								             

Notas

(1) Los practicantes sostienen que el “cono-
cimiento chamánico” no puede aprenderse a 
través de otros, sino que se adquiere a partir del 
entrenamiento y la repetida experimentación de 
la práctica del “viaje”. Para un abordaje de los 
aspectos cosmovisionales y la categoría nativa 
de “viaje” ver Nachón Ramírez (2022).
(2) La dimensión propositiva de las produccio-
nes es trabajada en Nachón Ramírez (2022), 
a través del análisis de la categoría nativa de 
“viaje”. 
(3) La noción de ego está asociada a una suer-
te de máscara o identidad social distinta a lo 
“verdadero”.  
(4) De estas incorporaciones se desprenden 
discusiones en torno a la apropiación cultu-
ral. Relativizando la idea de pertenencia y 
construyendo una suerte de linaje cultural, los 
artistas definen a la música folklórica como la 
música de “nuestros ancestros”. En algunos 
casos, la noción de ancestralidad está atada a 
una identidad sudamericana y, en este sentido, 
circunscrita a un territorio, aunque también se 
presenta en términos de una ascendencia global. 
Más allá de que responden públicamente a estas 
críticas, ciertas decisiones como no incorporar 
cantos en lenguas indígenas o rechazar catego-
rías como “música andina”, también pueden ser 
leídas como una suerte de identidad precautoria 
(Wright y Messineo, 2013), que evita este tipo 
de acusaciones. 
(5) Los investigadores usan este concepto para 
describir la búsqueda de desmarcación y des-
categorización como forma de resistencia, pero 
también como pauta de prestigio que jerarquiza 
mediante la proyección de una imagen del sí 

mismo libre de determinaciones.

Bibliografía

Algranti, J., y Setton, D. 

2021. Clasificaciones Imperfectas: Sociología 

de los mundos religiosos. Buenos 

Aires: Biblos.

Algranti, J., Mosqueira, M., y Settón, D.

2019. Pensar sin iglesias: El hecho institucional 

como problema de estudio. En J. 

Algranti, M. Mosqueira y D. Settón 

(Eds.), La institución como proceso. 

Buenos Aires: Biblos

Barrett, J. 

1996. World Music, nation and postcolonialism. 

Cultural Studies, 10(2), 237-247.

Besecke, E. 

2001. Speaking of Meaning in Modernity: 

Reflexive Spirituality as a Cultural 

Resource. Sociology of Religion, 

62(3), 365–381.

Boix, O. A. 

2017. Estado y organizaciones musicales en las 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          169

configuraciones emergentes en los 

años 2000 en Argentina. Resonancias, 

21(40), 129-144

Boltanski, L. y Chiapello, E. 

2002. El nuevo espíritu del capitalismo. 

Madrid: Akal

Bordes, M. 

2018. El debate medicalización-

desmedicalización en el campo 

de estudios de las medicinas 

“alternativas y complementarias.” En 

E. Ipar, S. Tonkonoff, M. Férnadez, & 

M. Lassalle (Eds.), Teoría, política y 

sociedad: reflexiones críticas desde 

América Latina (pp. 623–640). 

CLACSO. 

Cant, S., y Sharma, U. (Eds.). 

1996. Complementary and alternative 

medicines: Knowledge in practice. 

London: Free Association Books.

Carini, C. 

2016. Ritual, identidad y transnacionalización 

en una celebración budista: el Vesak 

en la Argentina. RUNA -Archivo para 

las ciencias del hombre, 37, 5-20.

Carozzi, M. J. 

2000. Nueva Era y terapias alternativas: 

Construyendo significados en el 

discurso y la interacción. Buenos 

Aires: Ediciones de la UCA.

Ceriani Cernadas, C. 

2013. La religión como categoría social: 

Encrucijadas semánticas y 

pragmáticas. Cultura y religión, 

7(10), 10-29.

Ceriani Cernadas, C. 

2018. La mirada interior: historia, persona y 

experiencia en la ideología Rosacruz 

(AMORC). En P. Wright (Ed.), 

Periferias sagradas en la modernidad 

argentina (pp. 77-103). Buenos Aires: 

Biblos.

Cosse, I. 

2010. Pareja, sexualidad y familia en los años 

sesenta: Una revolución discreta en 

Buenos Aires. Buenos Aires: Siglo 

XXI Editores.

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



170								             

Donatello, L. M. 

2010. Catolicismo y Montoneros: Religión, 

política y desencanto. Buenos Aires: 

Manantial.

Erlmann, V. 

1996. The aesthetics of the global imagination: 

Reflections on world music in the 

1990s. Public Culture, 8, 467-487.

Featherstone, M. 

1990. Global Culture: Nationalism, 

Globalization and Modernity. 

Londres: Sage Publications Ltd.

Felitti, K. 

2012. Después de Humanae Vitae: moral 

sexual y paternidad responsable 

en los discursos católicos de los 

años ´70. En C. Touris & M. Ceva 

(Eds.), Los avatares de la nación 

católica. Cambios y permanencias 

en el campo religioso de la Argentina 

contemporánea (pp. 181-198). 

Buenos Aires: Biblos.

Frigerio, A. 

2007. Repensando el monopolio religioso del 

catolicismo en la Argentina. En M. 

J. Carozzi & C. Ceriani Cernadas, 

Ciencias Sociales y Religión en 

América Latina. Perspectivas en 

debate. Buenos Aires: Biblos.

Frigerio, A. 

2016. La ¿”nueva”? espiritualidad: ontología, 

epistemología y sociología de un 

concepto controvertido. Ciencias 

Sociales y Religión, 18(24), 209-231. 

Giddens, A. 

1991. Modernidad e identidad del yo: El yo y la 

sociedad en la época contemporánea. 

Madrid: Península.

Giménez Béliveau, V. 

2016. Católicos militantes: sujeto, comunidad 

e institución en la Argentina. Buenos 

Aires: EUDEBA

Harner, M. 

2017. La senda del Chamán. Barcelona: Kairós.

Idoyaga Molina, A. 

2015. Enfermedad, Terapia y las Expresiones 

de lo Sagrado. Una síntesis sobre 

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          171

medicinas y religiosidades en 

Argentina. Ciencias Sociales y 

Religión, 17(22), 15-37. 

Irisarri, V. 

2015. Mezcla, trama y formación de nuevas 

prácticas musicales en Buenos Aires. 

En G. Gallo & P. Seman (Eds.), 

Gestionar, mezclar, habitar: Claves 

en los emprendimientos musicales 

contemporáneos (pp. 195-249). 

Buenos Aires: Gorla

Kawashima, C., & Kawasaki 

2002. Global Culture: Media, Arts, Policy and 

Globalization. Kioto: Routledge Inc.

Lavazza, V. H. 

2018. El culto del Santo Daime en Buenos 

Aires: un chamanismo formado por 

mestizajes espirituales. En P. Wright 

(Ed.), Periferias sagradas en la 

modernidad religiosa (pp. 125-152). 

Buenos Aires: Biblos.

Lazzarato, M. 

2007. Las desdichas de la “crítica artista” 

y del empleo cultural (Marcelo 

Expósito, trad.). Transversal. 

Recuperado de : https://transversal.at/

transversal/0207/lazzarato/es. 

Lindquist, G. 

1997. Shamanic performances on the 

urban scene: Neo-shamanism in 

contemporary Sweden. Stockholm: 

Gotab. 

Magnani, J. G. 

2013. El movimiento new age y el chamanismo 

urbano en Brasil. En R. De la Torre, C. 

Gutierrez Zuñiga, & N. Juárez Huet 

(Eds.), Variaciones y apropiaciones 

latinoamericanas del new age (pp.77-

101). D.F, México: Publicaciones de 

la Casa Chata.

Mallimaci, F. (

2011. De la Argentina católica a la Argentina 

diversa. De los catolicismos a la 

diversidad religiosa. En Odgers-

Ortíz, O (Ed.), Pluralización religiosa 

de América Latina (pp. 75-130). 

México: El Colegio de la Frontera 

Norte.

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



172								             

Miguel, P. 

2012. La pregunta por la creatividad: Notas 

sobre el análisis de la producción 

reciente en las industrias creativas 

argentinas. Cuadernos de Filosofía 

Latinoamericana, 33(106), 113–129.

Nachón Ramírez, M. 

2022  “Espacialidad, interioridad y temporalidad: 

la noción de ‘viaje’ entre practicantes 

de neochamanismo de la ciudad de 

Buenos Aires”. En R. Puglisi, & F. 

Flores (Eds.), Movilidades sagradas: 

Peregrinaciones, procesiones, 

turismo y viajes religiosos en la 

Argentina (pp. 341-354). Rosario: 

Prohistoria.

Negus, K. 

1996. Popular Music in Theory. An Introduction. 

Middletown: Wesleyan University 

Press.

Puglisi, R. 

2012. Tejiendo vínculos: tres mecanismos 

socioadaptativos desplegados por el 

movimiento Sai Baba en Argentina. 

Revista Colombiana de Antropología, 

48(2), 67-88.

Puglisi, R. S. 

2015. Jerarquías, familia y formas de 

participación en la Organización Sai 

Baba de Argentina: Un análisis sobre 

los límites del campo New Age. 

Sociedad y Religión, (44), 124-154.

Riera, V., Saccol, C., & Wright, P. 

2018. Cosmologías practicadas: un acercamiento 

etnográfico a la antroposofía. En P. 

Wright (Ed.), Periferias sagradas en 

la modernidad argentina (pp. 57-76). 

Buenos Aires: Biblos.

Saizar, M. 

2006. Reflexiones en torno de la 

complementariedad terapéutica 

entre usuarios del yoga en el Área 

Metropolitana de Buenos Aires 

(Argentina). Mitológicas, 21, 23-46. 

Saizar, M. 

2015. El hinduismo en Argentina. Más allá de 

hippies y globalizados. Mitológicas, 

30, 62-75.

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ



          173

Snow, D. 

1979. A dramaturgical analysis of movement 

accommodation: building 

idiosyncrasy credits as a movement 

mobilization strategy. Symbolic 

Interaction, 2 (2), 23- 43.

Taylor, T. D. 

1997. Global Pop: World Music, World 

Markets. New York and London: 

Routledge.

Toniol, R. 

2015. Espiritualidade que faz bem: Pesquisas, 

políticas públicas e práticas clínicas 

pela promoção da espiritualidade 

como saúde. Sociedad y Religión, 

25(43), 110-146.

Troeltsch, E. 

1956. The Social Teaching of The Christian 

Churches. London: George Allen 

& Unwin Ltd. New York: The 

Macmillan Company.

Viotti, N. 

2017 Emoción y nuevas espiritualidades. Por 

una perspectiva relacional y situada 

de los afectos. Antípoda, 28 (3),167-

183. 

Viotti, N 

2018. Más allá de la terapia y la religión: 

una aproximación relacional a la 

construcción espiritual del bienestar. 

Salud Colectiva, 14 (2), 241-256.

Weber, M. 

1944. Economía y sociedad: Esbozo de 

sociología comprensiva. México, 

D.F.: Fondo de Cultura Económica.

Weber, M. 

1993. El político y el científico. Madrid: Alianza 

Editorial.

Wood, M. 

2007. Possession, power and the new age. 

Ambiguities of authority in neoliberal 

societies. Aldershot: Ashgate

Wright, P. y Ceriani, C. 

2018 Introducción. Entre heterodoxias históricas 

y recreaciones contemporáneas. En 

Wright, P (Ed.) Periferias Sagradas 

en la modernidad argentina (pp. 

AUTENTICIDAD, LIBERTAD Y SINGULARIDAD (...)



174								             

9-23). Buenos Aires: Biblos.

Wright, P. y Messineo, M.C 

2013. La producción cultural del imaginario 

esotérico: una visita desde Buenos 

Aires. Cultura y Religión. Revista de 

Sociedades en Transición, 7 (1), 30-

41. 

Fuentes 

La Mar en Coche. (2020, octubre). 

Episodio 69 [Audio podcast]. 

h t t p s : / / o p e n . s p o t i f y . c o m /

   MERCEDES NACHÓN RAMÍREZ


