
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 9-      	

 

                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1 ,  Bs. As., pp. 9-      	

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORÁNEOS. CONCEPCIONES Y EXPERIEN-
CIAS REVISITADAS”1

Pablo Wright*, Lourdes Báez Cubero (INAH)**

*Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. Universidad de Buenos Aires, Argentina. Email: taanqui@yahoo.com

https://orcid.org/0000-0002-7243-1008

** Instituto Nacional de Antropología e Historia, México. Email: lourdes.baez@prodigy.net.mx

https://orcid.org/0000-0002-2321-084X

1 Parte de la organización y preparación de la presentación de este Dossier fue realizada por uno de nosotros (P. Wright) durante 

una estadía como Visiting Scholar del Center for Advanced Studies in the Humanities and Social Sciences (CAS-E) de la Frie-

drich-Alexander University en Erlangen (Alemania) entre abril y julio de 2024. Se agradece a las autoridades del CAS-E por el 

otorgamiento de esta beca y especialmente a la Dra. Raquel Romberg y al Dr. Paul Stoller por su apoyo académico y humano.

2 Traducción propia de los originales en inglés.

19

Presentación

Los estudios antropológicos desde sus 
orígenes muestran fenómenos culturales y ca-
tegorías sociales que devinieron parte del canon 
conceptual, aunque muchos se originaran en 
sociedades particulares y que por complejos 
factores se transformaron en cuasi universales. 
Dos de estas categorías son clásicas en nuestra 
disciplina: chamán y mana, y parecen haber 
tenido un largo recorrido desde los horizontes 
más lejanos y “primitivos” del planeta hasta 
los manuales más básicos de antropología o 
artículos sofisticados en revistas académicas. 
Para el caso de mana, ―o como en nuestro 
caso, el de chamán― como bien lo señalan 
Tomlinson y Tengan (2016:14-16), este devino 
“separado de Oceanía en la cultura global des-
territorializada”, desarrollándose “diversos 
sentidos a través de las culturas”. De este modo 

hoy día ha adquirido “ubicuidad geográfica, 
resiliencia histórica y capacidad de cambio de 
forma” (Resnier y Jolly, 2016:349)2. Así como 
los conceptos de las antiguas religiones hindúes 
de karma, dharma o chakra ya son moneda 
común en muchos análisis interculturales de 
antropología de la religión, como sentido es-
tricto o bien como uso figurado y comparativo, 
lo mismo sucede con el de mana, y, por supues-
to, con el de chamán. En este sentido, el cha-
manismo y sus misterios parecen condensar 
mitemas esenciales para la modernidad europea 
que lo conoció inicialmente a través de viajeros 
y exploradores, nutriendo su “alteridad” la 
imaginación occidental de modo polisémico, 
aunque siempre vinculada con los márgenes de 
la conducta social, las dimensiones ontológicas 
y religiosas y la salud mental. Común a las 
operaciones conceptuales modernas, el chamán 
se fue conformando en el espejo invertido de 



10								             

la mismidad occidental. El occidente racional, 
científico y cristiano frente al oriente, las cul-
turas “primitivas”, o los indígenas alrededor 
del planeta como irracionales, mágicos, paga-
nos, supersticiosos y parte de un pasado arcano 
(Diamond, 1973; de Martino, 1948, 1965; 
Carvalho, 1993, Segato, 1992; Zinn, 2023).  
Debemos al historiador de las religiones Mircea 
Eliade una sistematización clásica de los prin-
cipales rasgos generales del chamanismo, 
(originalmente publicado en francés en 1951) 
a partir de la literatura de exploradores y etnó-
grafos sobre los tunguses de Siberia, pero en-
riquecida con ejemplos de otras culturas. Para 
este autor, el chamanismo podía ser visto como 
una forma de religión muy antigua centrada en 
las “técnicas arcaicas de éxtasis”, lo que por un 
lado facilitó los análisis interculturales de es-
pecialistas religiosos que implementaban estas 
técnicas, pero por el otro generó una estereoti-
pación universalista de sus rasgos mínimos. La 
posición de Eliade, controversial a lo largo de 
la historia de los estudios de chamanismo ha 
dado lugar a investigaciones etnográficas de 
chamanismos en plural, y no solo a partir de 
una versión abstracta idealizada. Además, es-
tudios de sistemas religiosos usualmente ma-
nejan la versión modernizada del término 
“éxtasis”, utilizando, en su lugar, la noción de 
“estados alterados de conciencia”. De este 
modo, la evidencia intercultural indica que 
numerosos sistemas religiosos promueven estos 
estados alternos, que son verdaderamente es-
tados “espirituales” que involucran todo el ser, 
y no solo la “conciencia”, que parece ser un 
término demasiado secularizado que represen-
te aquellas experiencias “más allá de lo eviden-
te”, o “de realidad no ordinaria”, como refirie-

ra Castaneda en su clásico libro sobre Don Juan 
(1968). En relación con esto, hemos propuesto 
en algunos trabajos recientes (Wright y Messi-
neo, 2013; Wright, 2023), el término “tecnolo-
gías del ser”, readaptando las ideas de Foucault 
sobre “tecnologías del self”, para dar cuenta de 
las tecnologías socioculturalmente específicas 
que apuntan a lograr esa metanoia. Estas supo-
nen el acceso a ámbitos arcanos de la realidad, 
con las posibilidades de conocimiento y poder 
utilizables para diferentes fines, en general de 
terapia y sanación, predicción, comunicación 
con diferentes entidades del mundo, y a veces 
ejercicio de liderazgo. Asimismo, estas tecno-
logías, en muchos chamanismos de raigambre 
indígena sobretodo, implican también la pro-
ducción de enfermedades y daños.  En suma, 
estos conocimientos a través del acceso a ni-
veles de lo sagrado más allá de lo ordinario, 
suponen la adquisición de poder, y este, como 
toda dimensión numinosa al decir de Rudolf 
Otto (orig.1917), tiene su lado oscuro, vincu-
lado al mal, y a la conflictividad intersubjetiva. 
Estas tecnologías del ser chamánicas habilitan 
la posibilidad de entrar en “espacios de inter-
locución intersubjetiva” (Wright, 2023:36) que 
tienen efectos tanto individuales ―en el espe-
cialista chamánico per se― como comunita-
rios. Los fenómenos de chamanismo parecen 
reinscribir en la historia cultural de occidente 
con el resto del mundo lo que Edward Tylor 
opinara en su momento acerca de que la mo-
dernidad científica parecía haber cercenado y 
deslegitimado capacidades y potencialidades 
humanas presentes en sociedades “primitivas” 
(Carvalho, 1993:76-77). En este punto, las 
tecnologías del ser chamánicas, redescubiertas 
en su legitimidad sociocultural por las investi-

PABLO WRIGHT y LOURDES BÁEZ CUBERO



          11

gaciones antropológicas (v.g. Jackson, 1989; 
Stoller, 1989), han ido descentrando la autori-
dad anteriormente monológica de la ciencia 
occidental sobre las capacidades mentales, 
psícofísicas y espirituales humanas, dando 
espacio a otros lugares de enunciación del saber 
y del conocimiento (Mignolo, 2000; Said, 
1989; Wright, 2008). Estos reconocen la po-
tencialidad ontológica de los chamanismos o 
de fenómenos vinculados con la mediumnidad 
como tecnologías que implican otros estados 
de conciencia más allá de los “normales” de la 
vigilia y el sueño, con una gran capacidad de 
agencia sobre el mundo social (Winkelman en 
este Dossier; Carvalho, 1993; Stoller, 1997).
Los procesos de la modernidad euroamericana 
que desembocaron en la globalización y trans-
nacionalización de bienes, personas y tecnolo-
gías culturales, y la evangelización misional 
cristiana (católica y protestante) alrededor del 
mundo, han generado diferentes impactos en 
los sistemas chamánicos circunscriptos étnica-
mente.  Si bien las etnografías señalan la per-
sistencia de ellos con transformaciones y 
adaptaciones a diferentes contextos estatales y 
regionales, como por ejemplo, el Gran Chaco 
(Idoyaga Molina, 2000; Wright, 2008), la Ama-
zonia (Matteson, Langdon y Baer, 1992; Lang-
don, 2013), las praderas de EEUU y Canadá 
(Lyon, 1998), Escandinavia (Fonneland, 2017), 
o Asia (Chilson y Knetch, 2003; Buyandelger, 
2013), como fenómenos insertados en contex-
tos socioculturales discretos, nuevos fenóme-
nos basados en saberes chamánicos son cons-
picuos hoy día, los neochamanismos. Si en 
general los chamanismos basados étnicamente 
se manifiestan dentro de sistemas sociales 

donde tienen una función colectiva, y por tan-
to son redes de símbolos culturales anclados 
territorialmente, los llamados neochamanismos 
son producto de esa globalización y transna-
cionalización de símbolos y prácticas culturales 
vinculadas con tecnologías del ser que proveen 
acceso a realidades no ordinarias, no siempre 
anclados étnica o territorialmente. Los neocha-
manismos aquí referidos, también llamados 
chamanismos urbanos, nacen del trabajo de 
antropólogos como Carlos Castaneda (1968) y 
Michael Harner (1980). Como señalan en este 
Dossier los artículos de Jean Langdon, Michael 
Winkelman, Fábio Leandro Stern y Silas Gue-
rriero y Mercedes Nachón Ramírez, especial-
mente los seminarios desarrollados a partir de 
1980 por Harner para enseñar técnicas chamá-
nicas de un modo fácil e independiente de 
cualquier contexto social étnico, y su Funda-
ción de Estudios Chamánicos, abrieron un 
campo nuevo de estudios del llamado core 
shamanism. De este modo, una tecnología del 
ser, readaptada por Harner de grupos indígenas 
de Sudamérica y de Norteamérica, se “inde-
pendizó” de su contexto sociocultural, para 
transformarse ―como ya lo hicieran la medi-
tación o el yoga— en una “técnica” a disposi-
ción de cualquiera que quisiera conocerla. De 
cierta forma, este conocimiento indígena se 
privatizó, siguiendo una lógica de mercado 
moderna, para ser transmitido ahora a “clien-
tes” individuales interesados, previo pago. La 
individualización y mercantilización de estos 
“saberes ancestrales” chamánicos es una ten-
dencia irresistible desde comienzos de los 
1980’s, y ha tenido una difusión a nivel mundial 
en diferentes escuelas y organizaciones. Estos 

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORÁNEOS.(...)”



12								             

fenómenos entran en afinidad electiva webe-
riana con los movimientos de la Nueva Era, 
convergiendo en revalorizaciones de la pos(-
modernidad) contemporánea sobre el rol del 
ser humano en el planeta, de la naturaleza, y la 
importancia no ya de religiones institucionali-
zadas específicas sino de “espiritualidades”, el 
nuevo término para superar condicionamientos 
de las grandes religiones históricas y sus di-
mensiones políticas asociadas (Viotti, 2018; 
Wright, 2018). 
Este Dossier incluye trabajos de antropólogos y 
sociólogos con experiencia de campo que ilus-
tran la riqueza y complejidad de los fenómenos 
chamánicos contemporáneos, sus rasgos cos-
mológicos y ontológicos principales, alcances, 
dilemas, conflictos políticos con los estados, y 
su potencial como modo de conocimiento que 
supone tecnologías del ser no legitimadas por 
la ciencia moderna, salvo excepciones (véase 
Winkelman en este Dossier). Aquí se exponen 
algunos fenómenos chamánicos observables 
en la actualidad, desde chamanismos étnicos 
a expresiones de chamanismo urbano o neo-
chamanismo. Asimismo, también incluimos 
reflexiones de índole conceptual más generales. 
Los países representados son Argentina, Brasil, 
Suecia y Finlandia –en este caso en el pasado 
antiguo y también en el presente-- sin agotar 
por supuesto otras variables posibles ni en tér-
minos generales ni particulares.  De esta forma, 
en esta compilación presentamos ejemplos de 
chamanismos vinculados con tradiciones y 
comunidades étnicas. El caso de los Mapuche 
de Argentina (Kaia Santiesteban) y de tradi-
ciones escandinavas principalmente (Francis 
Joy, Peter Armstrand y John Sussell-Moller). 
Estos son precedidos por dos trabajos concep-

tuales que analizan la historia y alcance de la 
noción de chamanismo y sus transformaciones 
(Esther Jean Langdon y Michael Winkelman). 
Finalmente, los dos últimos trabajos tratan 
fenómenos del neochamanismo en diferentes 
contextos actuales de Brasil (Fábio Leandro 
Stern y Silas Guerriero) y Argentina (Mercedes 
Nachón Ramírez). 
En cuanto a los trabajos conceptuales, en pri-
mer lugar, Langdon, de la Universidad Federal 
de Santa Catarina (Brasil),a partir de reflexio-
nes sobre su extensa experiencia etnográfica 
en la amazonia ecuatoriana, colombiana y 
brasileña, propone una visión no universalista 
esencial del chamanismo, observándolo como 
un fenómeno generativo que se adapta a con-
textos socioculturales particulares. Asimismo 
identifica corrientes teóricas estructuralistas y 
constructivistas que modelan enfoques sobre 
chamanismo y los aportes del perspectivismo. 
En este sentido, valora las contribuciones de 
la etnología amazonista en el análisis de la 
producción social del cuerpo en la constitución 
ontológica del chamán. Para esta autora, los 
chamanismos configuran un sistema dinámico 
y persistente cuya praxis atraviesa fronteras 
étnicas, regionales, históricas y de género, y 
presentan múltiples transformaciones. En este 
punto el rol de los derechos y saberes indígenas 
presentes en constituciones de países sudameri-
canos abren posibilidades a relevantes procesos 
de revitalización de prácticas chamánicas. Por 
su parte, el artículo de Winkelman, docente 
retirado de la Arizona State University, quien ha 
trabajado extensamente sobre la neurofisiología 
de los estados alterados de conciencia, sostiene 
la noción de chamán como un fenómeno trans-
cultural, asociándolo básicamente en términos 

PABLO WRIGHT y LOURDES BÁEZ CUBERO



          13

históricos a sociedades cazadoras-recolectoras 
y pastoriles simples. El autor propone un mo-
delo etic del chamanismo, es decir un marco 
teórico basado en analogías etnológicas a partir 
de investigaciones transculturales. Sobre las 
bases biológicas de los estados alterados de 
conciencia chamánicos a partir de la obra de 
numerosos investigadores, Winkelman esboza 
una relación importante entre estos y las condi-
ciones socio-económicas donde emergen. Así, 
plantea la existencia de una serie de especialis-
tas, que denomina “sanadores chamanísticos”, 
los que apelan a estados de conciencia alterna 
para realizar terapias, sanaciones o prediccio-
nes en diferentes gradientes, que van desde el 
chamán que se relaciona con los espíritus auxi-
liares sin ser poseído por estos, a los médium, 
que pueden ser poseídos parcial o totalmente 
por ellos.  Este modelo de sanadores-chama-
nísticos permite, según el autor, la posibilidad 
de realizar estudios con bases conceptuales y 
epistemológicas robustas.
El trabajo de Joy, Armstrand y Sussell-Moller 
presenta datos arqueológicos, históricos y etno-
gráficos de chamanismo Sami de Escandinavia. 
Joy trabaja en el Centro del Ártico de la Univer-
sidad de Laponia (Finlandia), Armstrand es un 
chamán de Kiruna (Suecia), y Sussell-Moller, 
es un chamán de Copenhague (Dinamarca). 
El artículo analiza aspectos del chamanismo 
escandinavo, especialmente las relaciones entre 
humanos y animales, y otros seres de la natura-
leza, especialmente en modos de comunicación 
interespecies, que menciona como “telepatía” 
y cosmología.  Para ello, trabaja sobre tres 
niveles, siempre con/sobre evidencia de prác-
ticas y cosmología chamánica: arte rupestre 
prehistórico en sitios de Finlandia; paisajes 

en tambores chamánicos del siglo XVII en 
Suecia; y chamanes contemporáneos, uno de 
tradición neochamánica de Dinamarca y otro 
de tradición sami de Suecia. Los temas centra-
les enfatizados en al artículo giran en torno a 
cómo la agencia espiritual se desarrolla, tanto 
en los sitios geográficos como en las tradiciones 
orales, y cómo se encuentra evidencia de la 
misma en materiales prehistóricos, históricos 
y contemporáneos. Se interesa en los modos 
de transmisión de estas tradiciones a través del 
arte y de las narraciones sagradas. El enfoque 
principal del trabajo parte de la teoría animista 
de producción de conocimiento y construcción 
de narrativas de Harvey (2006), Stuckey (2010) 
y Barret (2011). La misma expresa una onto-
logía que habilita sin problemas comprender 
la epistemología chamánica y sus múltiples 
prácticas y simbolismos donde humanos y no 
humanos generan una intersubjetividad esen-
cial de gran riqueza en términos de sabiduría y 
potencial terapéutico. El artículo de Santieste-
ban, de la Universidad Nacional de Río Negro, 
ilustra las luchas del pueblo mapuche por la 
recuperación de tierras ancestrales a partir de 
la trayectoria de una joven machi (chamán) 
mapuche, quien recibió en sueños el mensaje 
de ancestros para instar a la (re) ocupación de 
tierras en Villa Mascardi, a unos 30 km de la 
ciudad de Bariloche (Río Negro, Argentina). 
Aquí se observa el potencial de agencia social 
que posee la institución chamánica mapuche, 
sus paradojas, y cómo el conjunto complejo 
de símbolos, prácticas rituales, horizontes 
mitoprácticos, paisajes, y valores culturales 
se enraízan en lo que la autora, siguiendo la 
propuesta epistemológica relacional de Tim 
Ingold (2011), denomina “entramado de rewe”. 

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORÁNEOS.(...)”



14								             

El rewe se erige en un ámbito socio-espacial 
calificado de re(emergencia) de sentidos mapu-
che de identidad: empíricamente es una zona 
ceremonial donde hay una escultura de madera 
semejante a una escala por la que la machi rea-
liza un viaje ritual por el cosmos, al modo de un 
axis mundi. También es un símbolo identitario 
colectivo esencial. A través de la machi, las 
fuerzas del lugar y los ancestros se manifiestan 
en el lenguaje de la espiritualidad indígena, que 
dramatiza en este caso su multidimensionali-
dad vinculada a la política, a la economía, a la 
educación, a la salud y al trabajo.  El artículo 
muestra los conflictos con autoridades estatales 
que desconocen la legitimidad de los reclamos 
territoriales a partir del entramado del rewe, en-
frentándolo a través del “entramado judicial”. 
Para la autora, el rol de los chamanes, en este 
caso, se relaciona con curar heridas históricas 
no resueltas por el estado argentino, a través de 
una sanación ritual que es una terapia colectiva 
en curso por los conflictos existentes con las 
autoridades judiciales.  
Dentro de los artículos enfocados sobre neocha-
manismo, Fábio Leandro Stern y Silas Guerrie-
ro, de la Pontificia Universidad Católica de San 
Pablo, analizan las características y contexto 
institucional universitario de cursos sobre “sa-
beres ancestrales” influidos por el ethos Nueva 
Era en Brasil. Observan un interesante periplo 
semántico del término chamanismo, el cual 
desde el mundo académico pasa por el universo 
Nueva Era para retornar al ámbito universitario 
poseyendo rasgos netamente neochamánicos, 
lo que desafía la concepción clásica eliadiana 
del término. El foco etnográfico es una serie 
de cursos en la Universidad del Sur de Santa 
Catarina (UNISUL) dentro del programa de 

formación de naturólogos. Aquí estudian los 
“estilos de pensamiento” –basados en una 
forma de análisis de paradigmas al estilo de 
Kuhn (Fleck, 1981)-- de sectores docentes, 
unos propugnando una versión más nueavae-
rizada del chamanismo, como transhistórico y 
saber primordial ancestral, y otros, por su parte 
abogando por una forma más cercana al campo 
científico biologicista basada en “evidencias” y 
no en “saberes religiosos”. Estos dos paradig-
mas, presentes en las tensiones entre el cuerpo 
docente de esta universidad en la lucha por de-
finir la necesidad de cursos de chamanismo en 
la formación de salud, parece señalar sin dudas, 
tensiones presentes en todos los campos donde 
saberes chamánicos se insertan en contextos 
institucionales modernos vinculados a la salud, 
y la puja por la legitimidad de dichos saberes. 
Finalmente, el trabajo de Nachón Ramírez de 
la Universidad de Buenos Aires, y desde la 
sociología estudia expresiones neochamánicas 
presentes en tres ámbitos en la Argentina: estu-
dios de neochamanismo en una institución deri-
vada de las enseñanzas de Harner; en cursos de 
chamanismo dentro de la Facultad de Medicina 
de una universidad argentina; y en prácticas 
neochamánicas identificables en el arte. La 
autora observa al chamanismo como un recurso 
cultural que permite un diálogo crítico con la 
modernidad, aunque sin rechazar explícitamen-
te las instituciones modernas. En los tres ám-
bitos identifica las prácticas neo(chamánicas) 
como herramientas para un acceso a niveles de 
espiritualidad poco logrados en las religiones 
hegemónicas, en las instituciones de salud, o 
en estéticas abstractas o materialistas del arte 
musical De esta forma, se habilitan reflexiones 
sobre los saberes ancestrales que facilitan el 

PABLO WRIGHT y LOURDES BÁEZ CUBERO



          15

misticismo, la “autenticidad”, la experiencia 
individual, y la crítica institucional. Nachón 
Ramírez encuentra relevante, a lo largo de sus 
investigaciones en los tres sitios etnográficos, 
lo que denomina, siguiendo a Algranti y Setton 
(2021) la fuerza instituyente del chamanismo 
en la producción de definiciones de la realidad. 
Todos los trabajos incluidos en este Dossier 
señalan de uno u otro modo, y con casuística 
etnográfica de diversas clases y orígenes, las 
características del pluralismo ontológico de 
los imaginarios chamánicos, desde sus mani-
festaciones en comunidades de tipo étnico, a 
reelaboraciones neo(chamánicas) en contextos 
urbanos variados. En todos los casos, hay men-
ciones explícitas a la riqueza de los saberes y 
espiritualidades ancestrales, lo que puede verse 
como una crítica sugerente de las instituciones 
modernas de la educación y la salud, y de las 
religiones históricas hegemónicas. Aunque es-
tos saberes están fundamentados en tradiciones 
indígenas antiguas, son asimismo creaciones y 
recreaciones que dialécticamente interactúan 
con condiciones de existencia socioculturales 
específicas. Las versiones contemporáneas de 
los chamanismos como tecnologías del ser pro-
teicas y adaptables aquí revisadas, corporizan/
espiritualizan diálogos inter-epistemológicos 
(Segato, 1992; Wright, 2008) hasta hace muy 
poco tiempo negados por la modernidad cien-
tífica, entre lo humano y lo no humano, y los 
diversos estados del ser en/con el mundo, que 
esas tecnologías hacen posible.  Sin dudas, 
como señaláramos al principio para el caso del 
mana, el chamanismo y sus diversos fenómenos 
contemporáneos asociados parece presentar 
entre sus principales rasgos, “ubicuidad geo-
gráfica, resiliencia histórica y capacidad de 

cambio de forma” que no cesan de provocar 
la mirada asombrosa tanto de investigadores 
como de practicantes y legos.

Bibliografía

Algranti, J. y D. Setton. 

2021. Clasificaciones Imperfectas: Sociología 

de los mundos religiosos. Buenos 

Aires: Biblos.

Barrett, M. J. 

2011. Doing Animist Research in Academia: 

A Methodological Framework. 

Canadian Journal of Environmental 

Education, 16: 123-141.

Buyandelger, M. 

2013. Tragic Spirits. Shamanism, Memory, and 

Gender in Contemporary Mongolia. 

Chicago: The University of Chicago 

Press.

Carvalho, José Jorge de.  

1993. Antropología: saber académico y 

experiencia iniciática. Antropológicas, 

Nueva Época, 5:75-86. 

Castaneda, C. 

1968. The Teachings of Don Juan. A Yaqui Way 

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORÁNEOS.(...)”



16								             

of Knowledge. Berkeley: University 

of California Press.

Chilson, C. y P. Knetch (eds). 

2003. Shamanisms in Asia. Routledge. London: 

RoutledgeCurzon.

De Martino, E. 

1948. Il mondo magico. Torino: Einaudi.

De Martino, E. 

1965. Magia y Civilización. Buenos Aires: El 

Ateneo.

Diamond, S. 

1973. In search of the primitive. A critique of 

civilization. New Brunswick and 

London: Transaction Books.

Eliade, M. 

(1951)1960. El Chamanismo y las técnicas 

arcaicas de éxtasis. México, D.F.: 

F.C.E.

Fleck, L., 

1981. Genesis and development of a scientific 

fact. Chicago: The University of 

Chicago Press: Chicago.

Fonneland, T. 

2017.Contemporary Shamanisms in Norway. 

Oxford: Oxford Academic.

Harner, M. 

1980. The Way of the Shaman: A Guide to 

Power and Healing. New York: 

Harper and Row.

Harvey, G. 

2006. Animism: Respecting the living world. 

New York: Columbia University 

Press.

Idoyaga Molina, Anatilde. 

2000. Shamanismo, Brujería y Poder en 

América Latina Buenos Aires: 

CAEA-CONICET.

Ingold, T. 

2011. A storied world. En: T. Ingold, Being 

Alive. Essays on Movement, 

Knowledge and Description. New 

York: Routledge, pp. 141-176.

Jackson, M. 

1989. Paths toward a Clearing: Radical 

Empiricism and Ethnographic 

PABLO WRIGHT y LOURDES BÁEZ CUBERO



          17

Inquiry. Bloomington, Indiana: 

Indiana University Press.

Langdon, E. J. 

2013. New Perspectives of Shamanism in Brazil 

Shamanisms and Neo-Shamanisms as 

Dialogical Categories. Civilisations 

Revue internationale d’anthropologie 

et de sciences humaines 61(2): 19-35.

Lyon, W. S. 

1998. Encyclopedia of Native American 

Shamanism: Sacred Ceremonies 

of North America. New York: 

Bloomsbury Academic. 

Matteson Langdon, E.J. and G. Baer (eds.) 

1992. Portals of Power. Shamanism in South 

America. Albuquerque: University of 

New Mexico Press. 

Mignolo, W.D. 

2000. Local Histories/Global Designs. 

Coloniality, Subaltern Knowledges, 

and Border Thinking. Princeton, New 

Jersey: Princeton University Press.

Otto, Rudolf. 

(1917). 1996.  Lo racional y lo irracional en 

la idea de dios. Madrid: Alianza 

Editorial. 

Resnier, N. and M. Jolly. 

2016. “Afterword: Shape-Shifting Mana: 

Travels in Space and Time”, in M. 

Tomlinson and T.P. Tengan (eds.), 

New Mana. Transformations of a 

Classic Concept in Pacific Languages 

and Cultures. Canberra: Australian 

University Press, pp.349-368.

Said, E. 

1989.  Representing the Colonized: 

Anthropology’s Interlocutors. 

Critical Inquiry 15: 205-225.

Segato, Rita. 

1992. Um Paradoxo do Relativismo. O Discurso 

Racional da Antropologia frente ao 

Sagrado, Religião e Sociedade 16 

(1–2): 114–135.  

Stoller, P. 

1989. The taste of ethnographic things. The 

senses in anthropology. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press.

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORÁNEOS.(...)”



18								             

Stoller, P. 

1997. Sensuous scholarship. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press.

Stuckey, P 

2010. Being Known by a Birch Tree: Animist 

Refigurings of Western Epistemology. 

Journal for the Study of Religion, 

Nature and Culture, 4 (3): 182-205.

Tola, F. y E. Robledo. 

2022. Danzas de alabanza (Praise Dances): 

Pentecostal Ritual or Shamanic 

Resurgence? En: E. Capredon, C. 

Ceriani Cernadas y M. Opas (eds.), 

Indigenous Churches. Anthropology 

of Christianity in Lowland South 

America.Cham: Palgrave Macmillan, 

pp.131-154.

Tomlinson, M. and T.P. Tengan. 

2016. “Introduction: Mana Anew”, in M. 

Tomlinson and T.P. Tengan (eds.), 

New Mana. Transformations of a 

Classic Concept in Pacific Languages 

and Cultures. Canberra: Australian 

University Press, pp.1-37.

Viotti, N. 

2018. Más allá de la terapia y la religión: 

una aproximación relacional a la 

construcción espiritual del bienestar. 

Salud Colectiva, 14 (2): 241-256.

Wright, P. 

2008. “Ser-en-el-sueño”. Crónicas de historia 

y vida Toba. Buenos Aires: Biblos-

Culturalia.

Wright, P.  

2015.    Sueño, shamanismo y Evangelio en los 

Qom (Tobas) del Chaco argentino. 

Sociedad y Religión 25 (44):30-61. 

Wright, P.  

2018. Espiritualidades. Entre la ontología y la 

pragmática. En: J. Esquivel y Verónica 

Giménez Beliveau (coord.), Religiones 

en cuestión: campos, fronteras y 

perspectivas. Buenos Aires: ACSRM-

CICCUS, pp.253-265.

Wright, P. 

2022. (Neo-)Shamanic Chronicles of the 

Argentine Qom/Toba: Between Love, 

Power, and Healing. Shaman 30 (1-

2):117-138.

PABLO WRIGHT y LOURDES BÁEZ CUBERO



          19

Wright, P. 

2023. Technologies of the Self in Contemporary 

South American Shamanisms: The 

cases of the Qom/Toba (Argentina) 

and Santo Daime (Brazil). Indigenous 

Religious Traditions 1.1:25-40.

Wright, P. y M.C. Messineo.  2013.  La 

producción cultural del imaginario 

esotérico: una visita desde Buenos 

Aires. Cultura y Religión. Revista de 

Sociedades en Transición 7 (1): 30-

45,

Zinn, D. L. 

2023.  Ernesto De Martino y la actualidad 

de su pensamiento: un intelectual 

incómodo que se redescubre. Revista 

Andaluza de Antropología 24: 35- 48.

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORÁNEOS.(...)”


