| [C5) ev-nc-sh | SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 1, Bs. As., pp. 9-19

DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORANEOS. CONCEPCIONES Y EXPERIEN-

CIAS REVISITADAS™!

Presentacion

Los estudios antropologicos desde sus
origenes muestran fenomenos culturales y ca-
tegorias sociales que devinieron parte del canon
conceptual, aunque muchos se originaran en
sociedades particulares y que por complejos
factores se transformaron en cuasi universales.
Dos de estas categorias son cldsicas en nuestra
disciplina: chamén y mana, y parecen haber
tenido un largo recorrido desde los horizontes
mas lejanos y “primitivos” del planeta hasta
los manuales mas basicos de antropologia o
articulos sofisticados en revistas académicas.
Para el caso de mana, —o como en nuestro
caso, el de chaman— como bien lo sefialan
Tomlinson y Tengan (2016:14-16), este devino
“separado de Oceania en la cultura global des-
territorializada”, desarrollandose “diversos

sentidos a través de las culturas”. De este modo

Pablo Wright*, Lourdes Baez Cubero (INAH)**

hoy dia ha adquirido “ubicuidad geogréfica,
resiliencia histérica y capacidad de cambio de
forma” (Resnier y Jolly, 2016:349). Asi como
los conceptos de las antiguas religiones hindues
de karma, dharma o chakra ya son moneda
comtn en muchos andlisis interculturales de
antropologia de la religion, como sentido es-
tricto o bien como uso figurado y comparativo,
lo mismo sucede con el de mana, y, por supues-
to, con el de chaman. En este sentido, el cha-
manismo y sus misterios parecen condensar
mitemas esenciales para la modernidad europea
que lo conocid inicialmente a través de viajeros
y exploradores, nutriendo su “alteridad” la
imaginacion occidental de modo polisémico,
aunque siempre vinculada con los margenes de
la conducta social, las dimensiones ontologicas
y religiosas y la salud mental. Comun a las
operaciones conceptuales modernas, el chaman

se fue conformando en el espejo invertido de

*Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas. Universidad de Buenos Aires, Argentina. Email: taanqui@yahoo.com

https://orcid.org/0000-0002-7243-1008

** Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México. Email: lourdes.bacz@prodigy.net.mx

https://orcid.org/0000-0002-2321-084X

1 Parte de la organizacion y preparacion de la presentacion de este Dossier fue realizada por uno de nosotros (P. Wright) durante

una estadia como Visiting Scholar del Center for Advanced Studies in the Humanities and Social Sciences (CAS-E) de la Frie-

drich-Alexander University en Erlangen (Alemania) entre abril y julio de 2024. Se agradece a las autoridades del CAS-E por el

otorgamiento de esta beca y especialmente a la Dra. Raquel Romberg y al Dr. Paul Stoller por su apoyo académico y humano.

2 Traduccion propia de los originales en inglés.



10 PABLO WRIGHT y LOURDES BAEZ CUBERO

la mismidad occidental. El occidente racional,
cientifico y cristiano frente al oriente, las cul-
turas “primitivas”, o los indigenas alrededor
del planeta como irracionales, magicos, paga-
nos, supersticiosos y parte de un pasado arcano
(Diamond, 1973; de Martino, 1948, 1965;
Carvalho, 1993, Segato, 1992; Zinn, 2023).
Debemos al historiador de las religiones Mircea
Eliade una sistematizacion clasica de los prin-
cipales rasgos generales del chamanismo,
(originalmente publicado en francés en 1951)
a partir de la literatura de exploradores y etno-
grafos sobre los tunguses de Siberia, pero en-
riquecida con ejemplos de otras culturas. Para
este autor, el chamanismo podia ser visto como
una forma de religion muy antigua centrada en
las “técnicas arcaicas de éxtasis”, lo que por un
lado facilit6 los andlisis interculturales de es-
pecialistas religiosos que implementaban estas
técnicas, pero por el otro generd una estereoti-
pacion universalista de sus rasgos minimos. La
posicion de Eliade, controversial a lo largo de
la historia de los estudios de chamanismo ha
dado lugar a investigaciones etnograficas de
chamanismos en plural, y no solo a partir de
una version abstracta idealizada. Ademas, es-
tudios de sistemas religiosos usualmente ma-
nejan la version modernizada del término
“éxtasis”, utilizando, en su lugar, la nocion de
“estados alterados de conciencia”. De este
modo, la evidencia intercultural indica que
numerosos sistemas religiosos promueven estos
estados alternos, que son verdaderamente es-
tados “espirituales” que involucran todo el ser,
y no solo la “conciencia”, que parece ser un
término demasiado secularizado que represen-
te aquellas experiencias “mas alla de lo eviden-

te”, o “de realidad no ordinaria”, como refirie-

ra Castaneda en su clasico libro sobre Don Juan
(1968). En relacion con esto, hemos propuesto
en algunos trabajos recientes (Wright y Messi-
neo, 2013; Wright, 2023), el término “tecnolo-
gias del ser”, readaptando las ideas de Foucault
sobre “tecnologias del self”, para dar cuenta de
las tecnologias socioculturalmente especificas
que apuntan a lograr esa metanoia. Estas supo-
nen el acceso a ambitos arcanos de la realidad,
con las posibilidades de conocimiento y poder
utilizables para diferentes fines, en general de
terapia y sanacion, prediccion, comunicacion
con diferentes entidades del mundo, y a veces
ejercicio de liderazgo. Asimismo, estas tecno-
logias, en muchos chamanismos de raigambre
indigena sobretodo, implican también la pro-
duccion de enfermedades y dafios. En suma,
estos conocimientos a través del acceso a ni-
veles de lo sagrado mas alla de lo ordinario,
suponen la adquisicion de poder, y este, como
toda dimension numinosa al decir de Rudolf
Otto (orig.1917), tiene su lado oscuro, vincu-
lado al mal, y a la conflictividad intersubjetiva.
Estas tecnologias del ser chamanicas habilitan
la posibilidad de entrar en “espacios de inter-
locucion intersubjetiva” (Wright, 2023:36) que
tienen efectos tanto individuales —en el espe-
cialista chamanico per se— como comunita-
rios. Los fendmenos de chamanismo parecen
reinscribir en la historia cultural de occidente
con el resto del mundo lo que Edward Tylor
opinara en su momento acerca de que la mo-
dernidad cientifica parecia haber cercenado y
deslegitimado capacidades y potencialidades
humanas presentes en sociedades “primitivas”
(Carvalho, 1993:76-77). En este punto, las
tecnologias del ser chamanicas, redescubiertas

en su legitimidad sociocultural por las investi-



DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORANEOS (...)” 11

gaciones antropoldgicas (v.g. Jackson, 1989;
Stoller, 1989), han ido descentrando la autori-
dad anteriormente monoldgica de la ciencia
occidental sobre las capacidades mentales,
psicofisicas y espirituales humanas, dando
espacio a otros lugares de enunciacion del saber
y del conocimiento (Mignolo, 2000; Said,
1989; Wright, 2008). Estos reconocen la po-
tencialidad ontoldgica de los chamanismos o
de fenémenos vinculados con la mediumnidad
como tecnologias que implican otros estados
de conciencia mas allé de los “normales” de la
vigilia y el suefio, con una gran capacidad de
agencia sobre el mundo social (Winkelman en
este Dossier; Carvalho, 1993; Stoller, 1997).
Los procesos de la modernidad euroamericana
que desembocaron en la globalizacion y trans-
nacionalizacion de bienes, personas y tecnolo-
gias culturales, y la evangelizaciéon misional
cristiana (catolica y protestante) alrededor del
mundo, han generado diferentes impactos en
los sistemas chamanicos circunscriptos étnica-
mente. Si bien las etnografias sefialan la per-
sistencia de ellos con transformaciones y
adaptaciones a diferentes contextos estatales y
regionales, como por ejemplo, el Gran Chaco
(Idoyaga Molina, 2000; Wright, 2008), la Ama-
zonia (Matteson, Langdon y Baer, 1992; Lang-
don, 2013), las praderas de EEUU y Canada
(Lyon, 1998), Escandinavia (Fonneland, 2017),
o Asia (Chilson y Knetch, 2003; Buyandelger,
2013), como fendmenos insertados en contex-
tos socioculturales discretos, nuevos fendme-
nos basados en saberes chamanicos son cons-
picuos hoy dia, los neochamanismos. Si en
general los chamanismos basados étnicamente

se manifiestan dentro de sistemas sociales

donde tienen una funcion colectiva, y por tan-
to son redes de simbolos culturales anclados
territorialmente, los llamados neochamanismos
son producto de esa globalizacion y transna-
cionalizacion de simbolos y practicas culturales
vinculadas con tecnologias del ser que proveen
acceso a realidades no ordinarias, no siempre
anclados étnica o territorialmente. Los neocha-
manismos aqui referidos, también llamados
chamanismos urbanos, nacen del trabajo de
antropologos como Carlos Castaneda (1968) y
Michael Harner (1980). Como sefialan en este
Dossier los articulos de Jean Langdon, Michael
Winkelman, Fabio Leandro Stern y Silas Gue-
rriero y Mercedes Nachon Ramirez, especial-
mente los seminarios desarrollados a partir de
1980 por Harner para ensefiar técnicas chama-
nicas de un modo facil e independiente de
cualquier contexto social étnico, y su Funda-
cion de Estudios Chamanicos, abrieron un
campo nuevo de estudios del llamado core
shamanism. De este modo, una tecnologia del
ser, readaptada por Harner de grupos indigenas
de Sudamérica y de Norteamérica, se “inde-
pendizo” de su contexto sociocultural, para
transformarse —como ya lo hicieran la medi-
tacion o el yoga— en una “técnica” a disposi-
cion de cualquiera que quisiera conocerla. De
cierta forma, este conocimiento indigena se
privatizo, siguiendo una légica de mercado
moderna, para ser transmitido ahora a “clien-
tes” individuales interesados, previo pago. La
individualizacién y mercantilizacion de estos
“saberes ancestrales” chamdnicos es una ten-
dencia irresistible desde comienzos de los
1980’s, y ha tenido una difusion a nivel mundial

en diferentes escuelas y organizaciones. Estos



12 PABLO WRIGHT y LOURDES BAEZ CUBERO

fendomenos entran en afinidad electiva webe-
riana con los movimientos de la Nueva Era,
convergiendo en revalorizaciones de la pos(-
modernidad) contemporanea sobre el rol del
ser humano en el planeta, de la naturaleza, y la
importancia no ya de religiones institucionali-
zadas especificas sino de “espiritualidades”, el
nuevo término para superar condicionamientos
de las grandes religiones historicas y sus di-
mensiones politicas asociadas (Viotti, 2018;
Wright, 2018).

Este Dossier incluye trabajos de antrop6logos y
socidlogos con experiencia de campo que ilus-
tran la riqueza y complejidad de los fendmenos
chamanicos contemporaneos, sus rasgos cos-
mologicos y ontoldgicos principales, alcances,
dilemas, conflictos politicos con los estados, y
su potencial como modo de conocimiento que
supone tecnologias del ser no legitimadas por
la ciencia moderna, salvo excepciones (véase
Winkelman en este Dossier). Aqui se exponen
algunos fendmenos chamdnicos observables
en la actualidad, desde chamanismos étnicos
a expresiones de chamanismo urbano o neo-
chamanismo. Asimismo, también incluimos
reflexiones de indole conceptual mas generales.
Los paises representados son Argentina, Brasil,
Suecia y Finlandia —en este caso en el pasado
antiguo y también en el presente-- sin agotar
por supuesto otras variables posibles ni en tér-
minos generales ni particulares. De esta forma,
en esta compilacion presentamos ejemplos de
chamanismos vinculados con tradiciones y
comunidades étnicas. El caso de los Mapuche
de Argentina (Kaia Santiesteban) y de tradi-
ciones escandinavas principalmente (Francis
Joy, Peter Armstrand y John Sussell-Moller).

Estos son precedidos por dos trabajos concep-

tuales que analizan la historia y alcance de la
nocion de chamanismo y sus transformaciones
(Esther Jean Langdon y Michael Winkelman).
Finalmente, los dos ultimos trabajos tratan
fenomenos del neochamanismo en diferentes
contextos actuales de Brasil (Fabio Leandro
Stern y Silas Guerriero) y Argentina (Mercedes
Nachon Ramirez).

En cuanto a los trabajos conceptuales, en pri-
mer lugar, Langdon, de la Universidad Federal
de Santa Catarina (Brasil),a partir de reflexio-
nes sobre su extensa experiencia etnografica
en la amazonia ecuatoriana, colombiana y
brasilefia, propone una vision no universalista
esencial del chamanismo, observandolo como
un fendmeno generativo que se adapta a con-
textos socioculturales particulares. Asimismo
identifica corrientes teoricas estructuralistas y
constructivistas que modelan enfoques sobre
chamanismo y los aportes del perspectivismo.
En este sentido, valora las contribuciones de
la etnologia amazonista en el andlisis de la
produccion social del cuerpo en la constitucion
ontoldgica del chaman. Para esta autora, los
chamanismos configuran un sistema dindmico
y persistente cuya praxis atraviesa fronteras
étnicas, regionales, historicas y de género, y
presentan multiples transformaciones. En este
punto el rol de los derechos y saberes indigenas
presentes en constituciones de paises sudameri-
canos abren posibilidades a relevantes procesos
de revitalizacion de practicas chamanicas. Por
su parte, el articulo de Winkelman, docente
retirado de la Arizona State University, quien ha
trabajado extensamente sobre la neurofisiologia
de los estados alterados de conciencia, sostiene
lanocion de chaman como un fenémeno trans-

cultural, asociandolo basicamente en términos



DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORANEOS.(...)” 13

historicos a sociedades cazadoras-recolectoras
y pastoriles simples. El autor propone un mo-
delo etic del chamanismo, es decir un marco
teorico basado en analogias etnoldgicas a partir
de investigaciones transculturales. Sobre las
bases biologicas de los estados alterados de
conciencia chamanicos a partir de la obra de
numerosos investigadores, Winkelman esboza
una relacion importante entre estos y las condi-
ciones socio-econdmicas donde emergen. Asi,
plantea la existencia de una serie de especialis-
tas, que denomina “sanadores chamanisticos”,
los que apelan a estados de conciencia alterna
para realizar terapias, sanaciones o prediccio-
nes en diferentes gradientes, que van desde el
chaman que se relaciona con los espiritus auxi-
liares sin ser poseido por estos, a los médium,
que pueden ser poseidos parcial o totalmente
por ellos. Este modelo de sanadores-chama-
nisticos permite, segun el autor, la posibilidad
de realizar estudios con bases conceptuales y
epistemologicas robustas.

El trabajo de Joy, Armstrand y Sussell-Moller
presenta datos arqueologicos, historicos y etno-
graficos de chamanismo Sami de Escandinavia.
Joy trabaja en el Centro del Artico de la Univer-
sidad de Laponia (Finlandia), Armstrand es un
chaman de Kiruna (Suecia), y Sussell-Moller,
es un chaman de Copenhague (Dinamarca).
El articulo analiza aspectos del chamanismo
escandinavo, especialmente las relaciones entre
humanos y animales, y otros seres de la natura-
leza, especialmente en modos de comunicacion
interespecies, que menciona como “telepatia”
y cosmologia. Para ello, trabaja sobre tres
niveles, siempre con/sobre evidencia de prac-
ticas y cosmologia chamdnica: arte rupestre

prehistorico en sitios de Finlandia; paisajes

en tambores chamanicos del siglo XVII en
Suecia; y chamanes contemporaneos, uno de
tradicion neochamanica de Dinamarca y otro
de tradicion sami de Suecia. Los temas centra-
les enfatizados en al articulo giran en torno a
como la agencia espiritual se desarrolla, tanto
en los sitios geograficos como en las tradiciones
orales, y como se encuentra evidencia de la
misma en materiales prehistoricos, historicos
y contemporaneos. Se interesa en los modos
de transmision de estas tradiciones a través del
arte y de las narraciones sagradas. El enfoque
principal del trabajo parte de la teoria animista
de produccion de conocimiento y construccion
de narrativas de Harvey (2006), Stuckey (2010)
y Barret (2011). La misma expresa una onto-
logia que habilita sin problemas comprender
la epistemologia chaménica y sus multiples
practicas y simbolismos donde humanos y no
humanos generan una intersubjetividad esen-
cial de gran riqueza en términos de sabiduria y
potencial terapéutico. El articulo de Santieste-
ban, de la Universidad Nacional de Rio Negro,
ilustra las luchas del pueblo mapuche por la
recuperacion de tierras ancestrales a partir de
la trayectoria de una joven machi (chaman)
mapuche, quien recibid en suefios el mensaje
de ancestros para instar a la (re) ocupacion de
tierras en Villa Mascardi, a unos 30 km de la
ciudad de Bariloche (Rio Negro, Argentina).
Aqui se observa el potencial de agencia social
que posee la institucion chamanica mapuche,
sus paradojas, y como el conjunto complejo
de simbolos, practicas rituales, horizontes
mitopracticos, paisajes, y valores culturales
se enraizan en lo que la autora, siguiendo la
propuesta epistemoldgica relacional de Tim

Ingold (2011), denomina “entramado de rewe”.



14 PABLO WRIGHT y LOURDES BAEZ CUBERO

El rewe se erige en un dmbito socio-espacial
calificado de re(emergencia) de sentidos mapu-
che de identidad: empiricamente es una zona
ceremonial donde hay una escultura de madera
semejante a una escala por la que la machi rea-
liza un viaje ritual por el cosmos, al modo de un
axis mundi. También es un simbolo identitario
colectivo esencial. A través de la machi, las
fuerzas del lugar y los ancestros se manifiestan
en el lenguaje de la espiritualidad indigena, que
dramatiza en este caso su multidimensionali-
dad vinculada a la politica, a la economia, a la
educacion, a la salud y al trabajo. El articulo
muestra los conflictos con autoridades estatales
que desconocen la legitimidad de los reclamos
territoriales a partir del entramado del rewe, en-
frentandolo a través del “entramado judicial”.
Para la autora, el rol de los chamanes, en este
caso, se relaciona con curar heridas historicas
no resueltas por el estado argentino, a través de
una sanacion ritual que es una terapia colectiva
en curso por los conflictos existentes con las
autoridades judiciales.

Dentro de los articulos enfocados sobre neocha-
manismo, Fabio Leandro Stern y Silas Guerrie-
ro, de la Pontificia Universidad Catolica de San
Pablo, analizan las caracteristicas y contexto
institucional universitario de cursos sobre “‘sa-
beres ancestrales” influidos por el ethos Nueva
Era en Brasil. Observan un interesante periplo
semantico del término chamanismo, el cual
desde el mundo académico pasa por el universo
Nueva Era para retornar al ambito universitario
poseyendo rasgos netamente neochamanicos,
lo que desafia la concepcion clasica eliadiana
del término. El foco etnografico es una serie
de cursos en la Universidad del Sur de Santa
Catarina (UNISUL) dentro del programa de

formacion de naturdlogos. Aqui estudian los
“estilos de pensamiento” —basados en una
forma de analisis de paradigmas al estilo de
Kuhn (Fleck, 1981)-- de sectores docentes,
unos propugnando una version mas nueavae-
rizada del chamanismo, como transhistorico y
saber primordial ancestral, y otros, por su parte
abogando por una forma mas cercana al campo
cientifico biologicista basada en “evidencias” y
no en “saberes religiosos”. Estos dos paradig-
mas, presentes en las tensiones entre el cuerpo
docente de esta universidad en la lucha por de-
finir la necesidad de cursos de chamanismo en
la formacion de salud, parece senalar sin dudas,
tensiones presentes en todos los campos donde
saberes chamanicos se insertan en contextos
institucionales modernos vinculados a la salud,
y la puja por la legitimidad de dichos saberes.
Finalmente, el trabajo de Nachon Ramirez de
la Universidad de Buenos Aires, y desde la
sociologia estudia expresiones neochaménicas
presentes en tres dmbitos en la Argentina: estu-
dios de neochamanismo en una institucion deri-
vada de las ensenanzas de Harner; en cursos de
chamanismo dentro de la Facultad de Medicina
de una universidad argentina; y en précticas
neochaménicas identificables en el arte. La
autora observa al chamanismo como un recurso
cultural que permite un dialogo critico con la
modernidad, aunque sin rechazar explicitamen-
te las instituciones modernas. En los tres 4m-
bitos identifica las practicas neo(chamanicas)
como herramientas para un acceso a niveles de
espiritualidad poco logrados en las religiones
hegemonicas, en las instituciones de salud, o
en estéticas abstractas o materialistas del arte
musical De esta forma, se habilitan reflexiones

sobre los saberes ancestrales que facilitan el



DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORANEOS.(...)” 15

misticismo, la “autenticidad”, la experiencia
individual, y la critica institucional. Nachon
Ramirez encuentra relevante, a lo largo de sus
investigaciones en los tres sitios etnograficos,
lo que denomina, siguiendo a Algranti y Setton
(2021) la fuerza instituyente del chamanismo
en la produccion de definiciones de la realidad.
Todos los trabajos incluidos en este Dossier
sefialan de uno u otro modo, y con casuistica
etnografica de diversas clases y origenes, las
caracteristicas del pluralismo ontologico de
los imaginarios chaménicos, desde sus mani-
festaciones en comunidades de tipo €tnico, a
reelaboraciones neo(chamanicas) en contextos
urbanos variados. En todos los casos, hay men-
ciones explicitas a la riqueza de los saberes y
espiritualidades ancestrales, lo que puede verse
como una critica sugerente de las instituciones
modernas de la educacion y la salud, y de las
religiones historicas hegemodnicas. Aunque es-
tos saberes estan fundamentados en tradiciones
indigenas antiguas, son asimismo creaciones y
recreaciones que dialécticamente interactuan
con condiciones de existencia socioculturales
especificas. Las versiones contemporaneas de
los chamanismos como tecnologias del ser pro-
teicas y adaptables aqui revisadas, corporizan/
espiritualizan didlogos inter-epistemologicos
(Segato, 1992; Wright, 2008) hasta hace muy
poco tiempo negados por la modernidad cien-
tifica, entre lo humano y lo no humano, y los
diversos estados del ser en/con el mundo, que
esas tecnologias hacen posible. Sin dudas,
como sefialaramos al principio para el caso del
mana, el chamanismo y sus diversos fenémenos
contemporaneos asociados parece presentar
entre sus principales rasgos, “ubicuidad geo-

grafica, resiliencia historica y capacidad de

cambio de forma” que no cesan de provocar
la mirada asombrosa tanto de investigadores

como de practicantes y legos.

Bibliografia

Algranti, J. y D. Setton.
2021. Clasificaciones Imperfectas: Sociologia

de los mundos religiosos. Buenos

Aires: Biblos.

Barrett, M. J.
2011. Doing Animist Research in Academia:
A Methodological  Framework.

Canadian Journal of Environmental

FEducation, 16: 123-141.

Buyandelger, M.

2013. Tragic Spirits. Shamanism, Memory, and
Gender in Contemporary Mongolia.
Chicago: The University of Chicago

Press.

Carvalho, José Jorge de.
1993. Antropologia: saber académico y
experiencia iniciatica. Antropologicas,

Nueva Epoca, 5:75-86.

Castaneda, C.

1968. The Teachings of Don Juan. A Yaqui Way



16 PABLO WRIGHT y LOURDES BAEZ CUBERO

of Knowledge. Berkeley: University

of California Press.

Chilson, C. y P. Knetch (eds).
2003. Shamanisms in Asia. Routledge. London:

RoutledgeCurzon.

De Martino, E.

1948. Il mondo magico. Torino: Einaudi.

De Martino, E.
1965. Magia y Civilizacion. Buenos Aires: El

Ateneo.

Diamond, S.
1973. In search of the primitive. A critique of
civilization. New Brunswick and

London: Transaction Books.

Eliade, M.

(1951)1960. El Chamanismo y las técnicas
arcaicas de éxtasis. México, D.F.:
F.CEE.

Fleck, L.,

1981. Genesis and development of a scientific
fact. Chicago: The University of

Chicago Press: Chicago.

Fonneland, T.
2017.Contemporary Shamanisms in Norway.

Oxford: Oxford Academic.

Harner, M.
1980. The Way of the Shaman: A Guide to
Power and Healing. New York:

Harper and Row.

Harvey, G.
2006. Animism: Respecting the living world.
New York: Columbia University

Press.

Idoyaga Molina, Anatilde.
2000. Shamanismo, Brujeria y Poder en
Buenos  Aires:

Ameérica Latina

CAEA-CONICET.

Ingold, T.

2011. A storied world. En: T. Ingold, Being
Alive.  Essays on  Movement,

Knowledge and Description. New

York: Routledge, pp. 141-176.

Jackson, M.
1989. Paths toward a Clearing: Radical

Empiricism  and  Ethnographic



DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORANEOS.(...)”

17

Bloomington,  Indiana:

Inquiry.

Indiana University Press.

Langdon, E. J.

2013. New Perspectives of Shamanism in Brazil
Shamanisms and Neo-Shamanisms as
Dialogical Categories. Civilisations
Revue internationale d’anthropologie

et de sciences humaines 61(2): 19-35.

Lyon, W. S.
1998. Encyclopedia of Native American
Shamanism:  Sacred — Ceremonies

of North America. New York:

Bloomsbury Academic.

Matteson Langdon, E.J. and G. Baer (eds.)
1992. Portals of Power. Shamanism in South
America. Albuquerque: University of

New Mexico Press.

Mignolo, W.D.

2000. Local  Histories/Global  Designs.
Coloniality, Subaltern Knowledges,
and Border Thinking. Princeton, New

Jersey: Princeton University Press.

Otto, Rudolf.

(1917). 1996. Lo racional y lo irracional en
la idea de dios. Madrid: Alianza

Editorial.

Resnier, N. and M. Jolly.

2016. “Afterword: Shape-Shifting Mana:
Travels in Space and Time”, in M.
Tomlinson and T.P. Tengan (eds.),
New Mana. Transformations of a
Classic Concept in Pacific Languages
and Cultures. Canberra: Australian

University Press, pp.349-368.

Said, E.
19809. Representing the  Colonized:
Anthropology’s Interlocutors.

Critical Inquiry 15: 205-225.

Segato, Rita.

1992. Um Paradoxo do Relativismo. O Discurso
Racional da Antropologia frente ao
Sagrado, Religido e Sociedade 16
(1-2): 114-135.

Stoller, P.

1989. The taste of ethnographic things. The
senses in anthropology. Philadelphia:

University of Pennsylvania Press.



18 PABLO WRIGHT y LOURDES BAEZ CUBERO

Stoller, P.
1997. Sensuous scholarship. Philadelphia:

University of Pennsylvania Press.

Stuckey, P

2010. Being Known by a Birch Tree: Animist
Refigurings of Western Epistemology.
Journal for the Study of Religion,
Nature and Culture, 4 (3): 182-205.

Tola, F. y E. Robledo.

2022. Danzas de alabanza (Praise Dances):
Pentecostal Ritual or Shamanic
Resurgence? En: E. Capredon, C.
Ceriani Cernadas y M. Opas (eds.),
Indigenous Churches. Anthropology
of Christianity in Lowland South
America.Cham: Palgrave Macmillan,

pp-131-154.

Tomlinson, M. and T.P. Tengan.

2016. “Introduction: Mana Anew”, in M.
Tomlinson and T.P. Tengan (eds.),
New Mana. Transformations of a
Classic Concept in Pacific Languages
and Cultures. Canberra: Australian

University Press, pp.1-37.

Viotti, N.
2018. Mas alla de la terapia y la religion:
una aproximacion relacional a la

construccion espiritual del bienestar.

Salud Colectiva, 14 (2): 241-256.

Wright, P.
2008. “Ser-en-el-suerio”. Cronicas de historia
vy vida Toba. Buenos Aires: Biblos-

Culturalia.

Wright, P.
2015. Suefio, shamanismo y Evangelio en los

Qom (Tobas) del Chaco argentino.
Sociedad y Religion 25 (44):30-61.

Wright, P.

2018. Espiritualidades. Entre la ontologia y la
pragmatica. En: J. Esquivel y Verdnica
Giménez Beliveau (coord.), Religiones
en cuestion. campos, fronteras y
perspectivas. Buenos Aires: ACSRM-
CICCUS, pp.253-265.

Wright, P.

2022. (Neo-)Shamanic Chronicles of the
Argentine Qom/Toba: Between Love,
Power, and Healing. Shaman 30 (1-
2):117-138.



DOSSIER “CHAMANISMOS CONTEMPORANEOS.(...)”

Wright, P.

2023. Technologies of the Self in Contemporary
South American Shamanisms: The
cases of the Qom/Toba (Argentina)
and Santo Daime (Brazil). Indigenous

Religious Traditions 1.1:25-40.

Wright, P. y M.C. Messineo. 2013. La
produccion cultural del imaginario
esotérico: una visita desde Buenos
Aires. Cultura y Religion. Revista de

Sociedades en Transicion 7 (1): 30-

45,

Zinn, D. L.
2023. Ernesto De Martino y la actualidad
de su pensamiento: un intelectual

incomodo que se redescubre. Revista

Andaluza de Antropologia 24: 35- 48.



