
                                                                     SCRIPTA ETHNOLOGICA, Vol. XLIII ,  Bs. As., pp. 91-      	

 

114

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA: LA CONSTRUCCIÓN DE UN 
ESPACIO Y UN TIEMPO MÍTICOS

Roberto Garcés Marrero *, María Del Carmen Ramos Morales**, 
Yoanka Dorta Rojas *** y  Shirley Thompson Llorente ****

Summary:This text is oriented through ethnographic work and the revision of the legends of San Juan de 

los Remedios, city located in the province of Villa Clara, Cuba to the reconstruction of the mythical notion 

that time and space assume in that locality. It is based on the fact that legends construct and express myths, 

which are not limited to being epiphenomena of social relations, but are inseparable components of them. 

In this case, the legends have been active elements in the history of the town and, to a lesser extent, of the 

province, as well as they have created a certain geography, with their own routes and place names that 

become identities. On the other hand, the annual and meteorological weather is defined through these own 

stories. Thus, daily life and identity in the place is, to a great extent, established from these narratives that 

in Western terms and considered “supernatural”.

Key words: legend, space, time

* Universidad Iberoamericana, Ciudad de México. E-mail:rgmar18777@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-

4925-1743

**Universidad Central Marta Abreu de Las Villas, Centro Universitario Municipal de Remedios. Villa Clara, Cuba. E-mail: ma-

ramos@uclv.cu ORCID:  https://orcid.org/0000-0003-3311-4656

*** Oficina del Conservador en la Ciudad Patrimonial San Juan de los Remedios, Cuba. E-mail: ydorta@nauta.cu.  ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-3882-9589

**** Centro Universitario Municipal de Remedios, Villa Clara, Cuba. E-mail: shirleytl@uclv.edu.cu. ORCID: https://orcid.

org/0000-0002-2023-9364

Introducción:
La noción secularizadora heredada de 

la Ilustración por las ciencias sociales tiene de 
fondo la concepción de que lo religioso o lo 
mítico es un estado inferior de la existencia 
humana, algo que será superado en un bri-
llante futuro científico. No obstante, lo cierto 
es que en la vida social lo mítico-religioso ha 
sido y sigue siendo no solo importante, sino, a 
menudo, determinante. En este caso pretende-
mos abordar la importancia de lo mítico en la 
historia y cotidianidad de un pueblo, San Juan 
de los Remedios, cabecera del municipio del 

mismo nombre en la provincia de Villa Clara, 
en la zona central de Cuba. 
Han existido distintos criterios acerca del ori-
gen oscuro de esta villa. Muchos conocidos 
investigadores cubanos como Hortensia Pichar-
do, Fernando Portuondo, Fernando Ortiz, Olga 
Portuondo, Alicia García Santana y Hernán 
Venegas han manejado diferentes fechas acerca 
de la fundación de San Juan de los Remedios. 
En el ámbito local José A. Martínez Fortún y 
Foyo, Manuel Martínez Escobar, Natalia Raola 
Ramos, Maira Garcés, Rafael Farto y otros, 
también han sostenido criterios diversos. El 



100       ROBERTO GARCÉS MARRERO Y OTROS

punto neurálgico de la discusión ha estado en 
las diferencias que existen entre los conceptos 
de asiento y fundación. En las fuentes existen-
tes, tales como cartas enviadas a la corona y 
documentos sobre visitas pastorales realiza-
das a la antigua provincia india de Sabana o 
Sabaneque, en definitiva, no se encuentra la 
fecha exacta ni del primer asentamiento ni de 
la fundación de la villa, lo que ha conducido 
únicamente a la formulación de hipótesis. Por 
esto, el fallecido historiador de La Habana, 
Eusebio Leal, en una conferencia dictada el 24 
de junio de 2015 en el Teatro Rubén Martínez 
Villena de la localidad a la que nos referimos, 
llamó a San Juan de los Remedios una “hija 
ilegítima” de la conquista. Actualmente, su 
fecha de fundación se ha consensuado como el 
24 de junio de 1515, la cual ha sido aceptada 
oficialmente por la Asamblea Municipal del 
Poder Popular. No obstante, no hay dudas de 
que San Juan de los Remedios es uno de los 
asentamientos más antiguos de la Isla.
Esta localidad es fruto del primer asentamiento 
español en el cacicato de Zabana-Zabaneque. 
Era considerada como posesión particular de 
Vasco Porcallo de Figueroa y debido a esto 
no fue reconocida como villa en un primer 
momento. Originalmente constaba de tres lo-
calidades: el pueblo indígena Sabana, Zabana o 
Cavana, el asentamiento en el puerto de Tesico 
y Santa Cruz de la Sabana, una pequeña pobla-
ción de españoles. Estos tres pueblos se unen 
en Sabana, pero debido a los ataques piratas y 
a la zona pantanosa se mueve más al interior 
dejando Tesico solo como puerto, conformando 
en 1571 a Santa Cruz de la Sabana del Cayo. 
Este nuevo asentamiento fue arrasado en 1578 
por corsarios franceses, quienes solo dejaron la 

iglesia parroquial en pie, y vuelve a colocarse 
más al interior, en el actual territorio, denomi-
nándose entonces San Juan de los Remedios 
de la Sabana del Cayo (Pérez, 2013). Dados 
sus más de quinientos años, no es de extrañar 
que atesore una gran cantidad de tradiciones y 
leyendas: es a estas últimas en las que nos de-
tendremos, para analizar cómo se recrea a partir 
de ellas el espacio y el tiempo en este lugar. 
Reifler (1993) considera que los mitos son 
teorías de la historia; en este caso queremos 
mostrar cómo los mitos no se limitan a ser ex-
plicaciones o reminiscencias de procesos histó-
ricos, sino que también los crean, conformando 
espacios y tiempos. Viveiros de Castro (2004), 
en su experiencia con las tribus amazónicas, 
nos muestra cómo lo “sobrenatural” es una 
categoría occidental que debe ser deconstruida: 
la naturaleza, a fin de cuentas, es un concepto 
donde incluimos o excluimos elementos de 
acuerdo con ciertos juicios, pero que no ne-
cesariamente expresa una realidad universal. 
Lo que para un investigador con herramientas 
occidentales es “sobrenatural” es totalmente 
natural para los sujetos investigados, quienes 
parten no solo de una epistemología, sino de 
una ontología diferente. Por esto aquí aborda-
mos estas historias no solo como un epifenóme-
no de algo más (relaciones de poder, intereses 
económicos, conflictos de clase, etcétera), sino 
como válidas en sí mismas, como una forma 
de entender y configurar el mundo construida 
a lo largo de centurias y que se entreteje con 
otros sucesos políticos, económicos y sociales. 
En este texto asumimos que las leyendas no 
solo son historias de contenido “sobrenatural”, 
limitadas a apariciones o simples verdades a 
medias. Tratamos de ir más allá, concibiéndolas 



          93LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)

como el vehículo de expresión de los mitos, 
entendiendo a estos no de la manera propia de 
Mircea Eliade como metanarrativas ubicadas 
en un tiempo preternatural, protagonizadas 
por grandes héroes o dioses, sino como con-
cepciones actuantes en la realidad cotidiana, 
como conceptos, no necesariamente lógicos, 
fundantes. Los mitos, según los entendemos, 
no son precientíficos: son esas grandes cate-
gorías que fungen como mediaciones a partir 
de las cuales se recrean ciertas cosmovisiones. 
Desde una perspectiva otra, ¿cuántos de nues-
tros conceptos filosóficos más caros podrían 
ser considerados míticos, a pesar de que rigen 
nuestra cotidianidad, nuestra política, la su-
puesta superioridad occidental? López Austin 
plantea que los mitos se refieren no solo a los 
orígenes (entendiendo origen como principio y 

fundamento) del mundo, sino también de otras 
cosas (2006, p. 50). Sugerimos que pueden 
ser el origen de ciertas prácticas e incluso de 
algunos procesos identitarios. En este senti-
do las leyendas, como expresión y parte del 
proceso de construcción de lo real a partir de 
estos mitos no solo son constituidas por ellos, 
sino devienen constituyentes de cierta realidad 
social y de una manera determinada de concebir 
al mundo y actuar en él. 
Quizás la idea de mito, aquí esbozada recuerde 
demasiado al levistraussiano y controvertido 
concepto de estructura, sin embargo, nos ale-
jamos completamente de aspiraciones univer-
salistas: no intentamos capturar mitos eternos, 
ni generalizables. Las pretensiones son más 
modestas: se intenta reconstruir cómo en cierto 
sitio particular se construye cierto habitar que 

Iglesia Parroquial Mayor San Juan Bautista. Fotografía de Yoanka Dorta Rojas



102

determina mutuamente a humanos, seres míti-
cos y espacios, dotándolos de cierta identidad. 
Como señala López Austin (2006), la definición 
de mito con la que se opere debe partir de las 
particularidades de cada caso. Se habla de un 
tiempo mítico para diferenciar heurísticamente 
los tiempos calendáricos y meteorológicos, 
construidos a partir de la leyenda, del tiempo 
secular, común a otros espacios. Se concibe al 
espacio mítico como la geografía y distribución 
urbana de un lugar transidas por una serie de 
relaciones históricas y creencias propias, lo 
cual da origen a una relación dialéctica donde 
lo mítico es creado por los habitantes del lu-
gar, los cuales, a su vez, son definidos por su 
relación con estos lugares, seres y momentos. 
Se trata de un flujo creativo establecido entre 
personas (humanas y no humanas o transhu-
manas), historias y lugares que continuamente 
se interdefinen y recrean entre sí.

Cronología de las leyendas
Las leyendas remedianas provienen 

de diferentes momentos históricos, diversas 
circunstancias y en su mayoría han sido compi-
ladas por autores como Facundo Ramos (1932) 
y Rafael Farto Muñiz (2002), los cuales las han 
actualizado en el lenguaje de sus respectivas 
épocas, dándoles una expresión más literaria y 
dejando su impronta creativa en detalles meno-
res. Una mención aparte merece el folklorista 
Pedro Capdevila Melián, con una obra enorme 
aún sin publicar y cuya influencia en la obra de 
Fernando Ortiz, “Historia de una pelea cubana 
contra los demonios”, aún no ha sido justamen-
te valorada. Proponemos a continuación una 
breve cronología y caracterización de estas 

historias, antes de analizarlas en función del 
objetivo del texto. 

Siglo XVII
Una buena parte de estas leyendas 

provienen del siglo XVII. A comienzos de 
este siglo se encuentra en el mar una imagen 
que sería reconocida como la de la Virgen de 
Buenviaje. Según se cuenta los tres pescadores 
que la encontraron la llevaron a la iglesia, pero 
dado que estaba cerrada y el mulo en el que la 
llevaban se resistía a seguir, la dejaron en la 
casa de un anciano liberto lucumí, radicada en 
la calle La Mar, actual Jesús Crespo (aunque 
aún es conocida por su nombre antiguo) quien 
le improvisó un altar. Luego de que fuera lleva-
da a la iglesia, la imagen tercamente regresaba 
a la casa del anciano, hasta que, finalmente, 
interpretaron que era voluntad de la Virgen 
quedarse allí y con el tiempo le edificaron un 
templo: la iglesia de Buenviaje. Primero fue 
una ermita, que ya estaba construida para 1672 
(Martínez-Fortún y Foyo, 1931) y después se 
edificó otro templo en 1762, comenzándose a 
celebrar el 8 de septiembre su festividad, llama-
da “la fiesta de los marinos” (Martínez-Fortún 
y Foyo, 1931) a la que acudían cayeros (habi-
tantes de Remedios) y cangrejeros (habitantes 
del cercano poblado de Caibarién). Luego, en 
1818-1819, se construyó el templo tal como 
es ahora: en 1862 fue destruido en gran parte 
por un incendio que devoró la imagen original, 
siendo reinaugurado en 1867.

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          95

En esa centuria, Remedios fue atacado 
varias veces por los piratas, en particular, en 
1658, por François l’Olonnais, “Francisco el 
Olonés”, quien decapitó a una hermosa joven 
que se resistió a ser violada. Se cuenta que 
el cadáver recogió su cabeza y corrió hasta 
esconderse en un pozo, en El Seborucal, cerca 
del pueblo, desde donde según la tradición salía 
ciertos días al año, siendo nombrada como “la 
gritona del Seborucal”. 
En este siglo se reportan tres grandes ataques 
de piratas a San Juan de los Remedios: en 
1652, 1658, 1667 y 1668 además de que habían 
continuas alarmas en la costa. En 1652 los Her-
manos de la Costa (piratas de la Isla Tortuga) 
robaron mujeres, esclavos y hasta la custodia 
de la Iglesia. Las de 1658 y 1667, fueron prota-
gonizadas por el Olonés, quien, en la segunda, 

sobre todo, cometió todo tipo de atropellos. 
En 1668 no hubo asesinatos, pero secuestraron 
catorce mujeres, entre ellas, Catalina de Veláz-
quez, esposa del alcalde, Manuel Rodríguez, la 
cual tuvo un hijo mientras estaba prisionera: el 
niño fue bautizado por un pirata y apadrinado 
por otro, por lo que en 1669, luego de que sus 
rescates fueran pagados y regresaran al pueblo, 
se le rebautizaría sub conditione obrante duda 
(Fabregat, Hernández y González, 2015). Gran 
parte de la población estaba aterrada, aunque 
muchos otros vivían como bucaneros del con-
trabando con piratas y corsarios. 
El párroco José González de la Cruz propuso 
su hato, El Copey, distante de la costa, para 
trasladar al pueblo. Hubo intereses encontrados 
y otras propuestas de lugares para el traslado, 
así como una oposición terminante de parte de 

Plaza Central San Juan de los Remedios con vistas al campanario de la Iglesia de Buenviaje. 
1923. Archivo de la Oficina del Conservador en la Ciudad Patrimonial San Juan de los Remedios

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



96								             

la población para moverse. El sacerdote “des-
cubrió” que Remedios estaba siendo acechado 
por unos enemigos más peligrosos que los 
piratas: demonios. Comenzaron una serie de 
exorcismos, considerados por Fernando Ortiz 
como una “tragedia religiosa” (2000, p. 31) 
y Leonarda, una liberta, protagonizó muchos 
de ellos en plena misa, en los cuales declaró 
que su cuerpo estaba poseído por el mismísi-
mo Lucifer y que El Boquerón, una pequeña 
cueva en la cercana loma de Tesico, era una 
de las entradas al infierno, de donde saldrían 
cientos de miles de batallones demoníacos a 
atacar a los remedianos (Ortiz, 1975). Estos 
exorcismos son refrendados el 4 de septiembre 
de 1682 por el Certifico del Notario Público 
Bartolomé del Castillo: “…estando el benefi-
ciado José González de la Cruz, cura rector 
de la parroquial de esta villa, vicario juez 
eclesiástico, comisario del Santo Oficio de la 
Inquisición y comisario de la Santa Cruzada de 
ella, ecsorcisando un demonio de los muchos 
que dijo tenía una negra, criolla de esta dicha 
villa, llamada Leonarda, vecina de esta villa, 
el cual demonio dijo que se llamaba Lucifer, y 
que estaba en treinta y cinco legiones apode-
rados del cuerpo de la dicha negra, á quien el 
Sr. beneficiado hizo hacer un juramento, que 
es del tenor siguiente: Yo Lucifer juro á Dios 
Todo-Poderoso y la Santísima Virgen María, 
á San Miguel y á todos los Santos del Cielo y 
á vos, que obedeceré en todo lo que me han de 
mandar los ministros de Dios en su nombre, 
para honra suya y libertad de esta criatura, y si 
por ventura quebrantare este juramento, quiero 
que Satanás sea mi mayor contrario, y que se 
me acrecienten más mis penas, setenta veces 
más de lo que deseo, amén.”

Este sacerdote era uno de los terratenientes más 
ricos de la zona y sin dudas, estaba interesado 
en acercar a la población a sus posesiones. Para 
esto movió cielo, tierra e inframundo, lo cual 
provocó quejas sobre su proceder por parte del 
nuevo gobernador, José Fernández de Córdoba 
al rey en carta fechada el 11 de marzo de 1683 
(Venegas, 1980). 
Muchas familias huyeron, pero no hacia el hato 
del párroco. Terminaron asentándose en el hato 
de Antón Díaz, lo cual había sido solicitado al 
Capitán General por parte del ya mencionado 
Miguel Rodríguez, alcalde ordinario y Antonio 
Díaz Acevedo, regidor (Venegas, 1980), fun-
dando el 15 de julio de 1689 la ciudad de Santa 
Clara, actual capital provincial. Pronto surgió 
un conflicto territorial entre ambos asentamien-
tos. En 1691 los santaclareños provocaron un 
incendio que destruyó la población de San Juan 
de los Remedios quedando solo en pie la casa 
de un regidor y la iglesia. Este hecho ha sido 
catalogado como uno de los actos vandálicos 
más grandes de América hasta entonces (López 
Leiva, 1930). No obstante, los remedianos 
no cedieron ni ante los demonios ni ante las 
amenazas ni ante el incendio y permanecieron 
en su territorio hasta que la autoridad colonial, 
a finales de siglo, reconoció iguales derechos 
para ambos bandos. 
Esta historia, previa a los famosísimos juicios 
de Salem, no ha sido muy difundida fuera de 
los lares remedianos. Además del ya mencio-
nado texto de Ortiz, cuya primera edición, a 
cargo de la Universidad Central de Las Villas, 
fue publicada en 1959, en 1972 el director de 
cine cubano Tomás Gutiérrez Alea, conocido 
como Titón, realizaría una película sobre esta 
leyenda, titulada Una pelea cubana contra los 

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          97

demonios. En 1986, Eduardo Galeano (1991) 
la menciona en Memorias del fuego. Salvo 
esto, no se tiene información de que haya otras 
recreaciones. Según algunos remedianos es 
parte de la maldición demoníaca el poco interés 
que ha despertado tanto esta leyenda como el 
pueblo en general.  

Siglo XVIII
En el siglo XVIII, según Ramos (1932), 

aparecerían nuevos seres a poblar las retorcidas 
calles remedianas. Uno de los más conocidos 
por la población todavía hoy es la Llorona de la 
Calle La Mar. Parece ser que el nombre de “Llo-
rona” es más reciente, quizás identificándola 
con el conocido mito latinoamericano, sobre 
todo, mexicano, de la Llorona. Ramos (1932) 
se refiere a este personaje como “la Gritona de 
la calle La Mar”.
Según se narra, fue una mujer que preocupada 
por las correrías de su esposo, fue a buscar 
ayuda de un brujo que vivía en las cercanías 
de la loma de Tesico. Su esposo lo supo y sos-
pechando de la fidelidad de su esposa, la ase-
sinó con una puñalada en el vientre, matando 
así también a su hijo nonato, pues ella estaba 
embarazada. Según la tradición, la enterró en 
las cercanía del Boquerón, la famosa entrada al 
infierno y escapó a Orizaba, en México. Desde 
entonces sale en ciertos períodos del año hasta 
la Iglesia de Buenviaje, llorando y pidiendo a 
gritos que bauticen a su hijo nonato. 
Los demonios del Boquerón no quedaron tran-
quilos luego de la huida de los futuros santacla-
reños y continuaron molestando a la población 
remediana, haciendo necesarios exorcismos 
frecuentes. El caso más reconocido de posesión 
en esta época fue el de María Manuela, una 

arrogante joven que era muy despótica con 
su familia. En una ocasión, su mamá le pidió 
prestados siete reales, que la muchacha se los 
negó diciendo que siete legiones de demonios 
tenía ella en el cuerpo. Desde ese momento, 
la posesión se hizo efectiva y durante mucho 
tiempo, incluso después que fuesen expulsados, 
se dice que los demonios la rondaban, por lo 
que se la conoce hasta la actualidad como “la 
Rondona”. La historia cuenta que constante-
mente decía groserías y sacaba la lengua, la 
cual llegó a crecerle tanto que con ella podía 
lamerse toda la cara y el pecho. Luego de morir, 
su cuerpo fue abierto (cosa curiosa, infrecuente 
en la época) y descubrieron que las vísceras 
estaban convertidas en una masa dura donde 
los órganos eran indistinguibles. 
Finalmente en ese siglo, al final de la calle La 
Bermeja, vivió un liberto llamado Patricio. 
Se cree que la libertad la ganó por su valentía 
al enfrentarse a los ingleses en la toma de La 
Habana (Ramos, 1932). Su característica más 
notoria era su enorme y esponjado cabello que 
aumentaba su ya inusitado tamaño cuando iba a 
llover, lo cual devino en la costumbre de mirar 
hacia la zona donde vivía y, aunque todo esté 
despejado, si en esa zona se acumulan los cú-
mulo-nimbos (dando la impresión de un peina-
do afro) se considera inevitable la lluvia, siendo 
este un sistema de predicción meteorológica 
popular que aún se utiliza entre los pobladores. 

Siglo XIX
En el siglo XVII se funda la iglesia del 

Santo Cristo por iniciativa del capitán de origen 
canario Juan Jiménez en la entonces calle San 
Juan de Dios, entre Santo Cristo y Soledad. 
A principios del siglo XIX allí oficiaba Fray 

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



98								             

Jerónimo de Tordecilla. Una joven, cuyo nom-
bre no se conserva, esposa de un vecino muy 
celoso llamado Isidoro Manso acudía a menu-
do. En cierta ocasión, fue a confesarse y a su 
regreso, el marido, la increpó pensando que lo 
engañaba. Loco de celos, fue a exigirle al cura 
explicaciones o que le contara los pecados de 
su mujer. El sacerdote se negó e Isidoro, cegado 
por la pasión le disparó, matándolo sobre el 
altar. En ese momento apareció un niño de piel 
negra quien empezó a gritar a todos qué había 
sucedido. Cuando Manso fue detenido por las 
autoridades, el niño desapareció. Desde enton-
ces se dice que el fantasma de Fray Jerónimo 
aparece por allí por las noches y que el lugar 
está frecuentado por toda clase de apariciones. 
En 1882 el templo fue derruido porque el edi-
ficio estaba en muy malas condiciones y nadie 
acudía a él por su mala fama. Se cuenta que 
los que participaron en la demolición tuvieron 
muertes violentas o locuras repentinas. 
En las ruinas de ese templo según la tradición 
se encontraron los documentos que permitieron 
enfrentar a otro de los problemas sobrenaturales 
que asolaban la villa por entonces: el Güije de 
la Bajada. Los güijes son personajes muy cono-
cidos en las leyendas cubanas (Batista Moreno, 
2007; Feijóo, 1989). Son como duendes negros, 
de grandes cabezas, feos y lujuriosos que viven 
en las aguas, generalmente en las pozas profun-
das de los ríos.  En algunos lugares de la Isla 
se les llama jigües y a su contraparte femenina 
(casi solo conocida en la provincia oriental de 
Holguín), ciguapa, una mujer de largos cabe-
llos, con pies al revés, a veces emplumadas, 
cuyo canto pierde a los hombres. El güije que 
nos ocupa en cuestión era un ser de endiabladas 
costumbres que habitaba a unos kilómetros del 

pueblo en una poza denominada la Bajada. 
Viejos papeles encontrados en las ruinas de 
la infame iglesia del Santo Cristo decían que 
esta criatura, uno de los demonios que había 
salido del Boquerón, solo podría ser capturada 
por siete jóvenes de nombre Juan que fuesen 
primerizos (algunos dicen que primogénitos, 
otros que vírgenes) en la noche de San Juan. 
Los que fueron a la cacería fueron Juan “Ma-
nises”, Juan “Buniato” García, Juan “Tayuyo” 
Pérez, Juanito “Calzones” o “Yabusero”, Juan 
“Patudo”, Juanito “Pericoso” Pérez y Juan 
“Chicharrones”. Velaron toda la noche y a las 4 
de la mañana del día de San Juan salió el güije, 
quien luego de mucho trabajo fue capturado. 
Lo llevaron al pueblo y llegaron justo cuando 
se estaba terminando la misa: el güije al oír el 
Ite, misa est y ver los crucifijos dio un chillido 
atroz y escapó, logrando llegar a su poza, que 
todavía se le conoce como la “poza del güije” y 
donde se cree que aún se esconde. Hacia 1859, 
un francés llamado Augusto Fisné Miranda hizo 
en la esquina formada por los callejones de La 
Habana y Nuevo un edificio de dos plantas que 
parecía militar y se casó con una joven reme-
diana quien cada tarde le tocaba el piano. La 
muchacha enfermó y murió. Augusto la enterró 
en el patio y murió de tristeza, siendo sepultado 
por sus esclavos junto a ella. La casona quedó 
abandonada y los vecinos comenzaron a notar 
que por las tardes una pareja de palomas se 
posaba en el tejado y que se escuchaba enton-
ces el sonido del piano, por lo que aseguraron 
que era la pareja de amantes que regresaba en 
forma de aves. Este sitio, además, se considera 
el lugar donde está enterrado un tesoro. Según 
se cuenta, en el siglo XVII, luego de saquear 
al pueblo, un capitán hizo que sus hombres lo 

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          99

llevaran allí, cavaran un agujero y después sem-
bró cizaña entre ellos de tal manera que logró 
que su tripulación se asesinara sobre el botín. El 
taimado capitán los enterró junto al tesoro y por 
alguna razón nunca regresó. Desde entonces se 
supone que los piratas aún custodian el lugar 
y siguen peleando entre ellos. En la salida del 
pueblo hacia Zulueta, se encuentra un lugar 
donde vivió una joven pareja acompañada de 
su fiel perro. El muchacho se fue como mambí 
a la manigua, con las tropas independentistas a 
luchar contra la dominación española. La mu-
chacha quedó sola y un capitán intentó violarla. 
El can lo atacó y el violador tuvo que escapar, 

no sin antes matar al can de un machetazo. 
Más tarde regresó, acompañado de su tropa 
y quemaron la casa con la chica dentro. De la 
maleza saltó un perro negro de ojos rojos que 
desgarró el cuello del protervo capitán, deján-
dolo cadáver. Desde entonces se cuenta que ahí, 
en las noches de luna llena aparece un enorme 
can negro de ojos rojos que “echa candela por 
la boca” y aúlla lastimeramente, por lo que el 
lugar es conocido como la “loma del perro”.  

Siglo XX
El siglo XX con sus cambios econó-

E l  P a l o m a r.  F e c h a  i n d e f i n i d a .  A r c h i v o  d e  l a  O f i c i n a  d e l  C o n -
s e r v a d o r  e n  l a  C i u d a d  P a t r i m o n i a l  S a n  J u a n  d e  l o s  R e m e d i o s s

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



100								             

micos, políticos y tecnológicos no significó el 
cese del surgimiento de leyendas en este viejo 
poblado villaclareño. En 1925 llegó a la villa 
un médico nombrado Manuel Delgado Jorrín, 
de padre francés y madre matancera, quien 
vivió en una antigua casona colonial, casi a la 
salida del pueblo, al final de la calle San Simón, 
famosa por una enorme ceiba que aún existe. 
Estudioso de la homeopatía según el método de 
Hahnemann, se le creía dotado de poderes má-
gicos, con los cuales podía predecir el futuro, 
conocer el pasado e incluso saber qué pasaba en 
otros lugares sin moverse de la casa. Se consi-
deraba que era espiritista o miembro de alguna 
sociedad secreta, probablemente rosacruz, que 

le otorgaba estas facultades. De Jorrín se cuenta 
que solo salía a visitar pacientes en un coche 
de caballos con cortinas negras corridas para 
no ser visto, algunos dicen que se cubría con 
una máscara. El doctor murió en los setenta y 
según los remedianos su cuerpo desapareció 
del cementerio.

Son varias las historias que corren por 
el pueblo sobre madres de agua. Las madre 
de agua son una especie de enorme serpiente 
mítica, cornuda y con poderes hipnóticos que 
viven en espacios acuáticos, los cuales su pre-
sencia convierte en inagotables. Se consideran 
seres muy peligrosos. Las historias al respecto 
no son exclusivas de Remedios: son muy co-

F i n c a  d e  J o r r í n .  F e c h a  i n d e f i n i d a .  A rc h i v o  d e  l a  O f i c i n a  d e l  C o n -
s e r v a d o r  e n  l a  C i u d a d  P a t r i m o n i a l  S a n  J u a n  d e  l o s  R e m e d i o s s

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          101

munes en toda la zona central del Isla como 
han registrado Feijóo (1989) y Batista Moreno 
(2007). Sin embargo, una de las historias más 
pintorescas por los matices de la situación, pero 
muy poco conocida, ocurrió en esa villa. Por 
los años veinte llegó al pueblo una misionera 
presbiteriana, para atender la misión remedia-
na, fundada por el misionero y mambí Evaristo 
Collazo. Según contaban los ancianos de la 
iglesia, la mayoría ya fallecidos, muy pronto la 
mujer comenzó a quejarse de ruidos muy raros 
por las noches, hasta que un día sintió algo en la 
cocina. Al llegar encontró una enorme madre de 
agua que intentó atacarla. La señora solo atinó a 
tomar una botella de salfumán que tenía a mano 
y se la lanzó a las fauces abiertas del reptil, 
que se escapó al pozo, el cual fue sellado hasta 
hoy. Se cree que la criatura no ha vuelto a salir, 
aunque varias ancianas aseguraban que por las 
noches en los jardines del templo se escuchaba 
el deslizarse del reptil entre la hierba y que 
se encontraban con mucha frecuencia restos 
de piel ofídica, que el animal había mudado. 
Luego de 1959, la comunidad presbiteriana 
disminuyó hasta casi desaparecer y el templo 
permaneció cerrado durante décadas hasta casi 
derruirse. Muchos vecinos se lo atribuyeron 
a la maldición de la madre de agua: algunos 
todavía aseguran que “no ponen un pie en esa 
iglesia ni coronados en oro”. No obstante, ha 
habido una relativa recuperación del templo y 
la cantidad de miembros en los últimos años. 

La construcción mítica del espacio reme-
diano

El espacio no es solo una seca geografía 

sobre la cual se erigen habitaciones y se trazan 
calles. Es también una creación imaginaria en la 
cual lo geográfico se entrelaza con lo mítico y 
determina cierto habitar. Como Explica Eliade, 
para la concepción no profana del mundo “el 
espacio no es homogéneo; presenta roturas, 
escisiones: hay porciones de espacio cualitati-
vamente diferentes de las otras” (1981, p.15). 
Así algunas de las tortuosas vías remedianas no 
son solo para la transportación de las personas, 
son el espacio donde transcurren seres ya no 
humanos, pero que lo fueron, o sea, transhu-
manos: por ejemplo, la Llorona camina desde 
la laguna de Ruiz en la loma de Tesico, lugar 
donde se ubica el Boquerón, donde acechan los 
demonios, por la calle La Mar, hasta la Iglesia 
de Buenviaje, construida por la voluntad de 
la virgen encontrada en las aguas de la bahía 
de Tesico. Esa calle, incluso es considerada 
aún hoy como la equivalente terrestre de un 
río subterráneo (el Camaco subterráneo) que 
supuestamente cruza la ciudad hacia el mar y 
por donde discurren madres de agua. Incluso 
la explicación popular de por qué estas calles 
son tan tortuosas tiene un halo legendario que 
se remite a la época de los saqueos piratas: se 
cree que se construyeron las calles de esa for-
ma para huir de ellos sin que pudieran ver qué 
dirección se tomaba.
La Gritona del Seborucal, por su parte recorre 
la villa por los cuatro puntos cardinales; a 
medida que avanza por las cuadras va aumen-
tando de tamaño, hasta ser más grande que los 
edificios y al llegar a la esquina disminuye a 
su estatura normal para recomenzar a crecer 
mientras sigue avanzando. El lugar donde estu-
vo la Ermita del Cristo y el Palomar se siguen 
considerando hechizados hasta hoy, espacios 

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



102								             

donde concurren diferentes espectros y apa-
riciones, no necesariamente relacionadas con 
la historia original y se entremezclan, dando 
lugar a nuevas leyendas que en muchos casos 
se transforman en experiencias personales con 
la “gente del más allá”. La ceiba de la “finca 
Jorrín” continúa siendo un lugar de referencia 
entre los remedianos y, además, un lugar de 
leyendas y prácticas de rituales de las religio-
nes cubanas de origen africano. Hay sitios de 
la geografía local que son denominados por 
sus leyendas, como el propio Palomar, aunque 
el edificio original se perdió en los setenta del 
siglo pasado, el consultorio médico que existe 
allí se conoce por ese nombre; la “finca Jorrín”, 
la “loma del perro” o la “poza del güije” son 
otros ejemplos de cómo la toponimia popular 
se basa en un evento o personaje mítico. Estas 
leyendas entonces muestran un mito actuante 
en la realidad cotidiana de los remedianos: los 
seres humanos, no humanos y transhumanos 
conviven y se entrecuzan, en particular en 
ciertos puntos espaciales. 
La fundación de Santa Clara, por su parte, es un 
caso único de la separación de una comunidad y 
la creación de un nuevo asentamiento por huir 
de las potencias infernales. La explicación de 
que los demonios fueron una historia inventada 
por el sacerdote para mover a los remedianos 
a sus tierras, o sea, un engaño basado en inte-
reses económicos, sostenida desde Fernando 
Ortiz (1975 y 2000) hasta muchos autores de la 
actualidad, quienes la han asumido sin grandes 
matices, en su totalizadora simplificación ha 
sobreseído la excepcionalidad de este caso. 
¿Por qué se habló de demonios aquí? ¿Creati-
vidad individual de José González de la Cruz? 
Sin dudas muchos sacerdotes de la época te-

nían intereses económicos y no los manejaron 
utilizando la historia demoníaca, al menos, 
no de esta manera. ¿Por qué en Remedios sí? 
¿Acaso el propio “contrabando con herejes” no 
beneficiaba indirectamente a la iglesia? ¿Si las 
familias remedianas no hubiesen creído en la 
invasión infernal, se habrían movido a la nue-
va ubicación? El propio Ortiz (1975) describe 
que había resistencia emocional a abandonar 
el pueblo: en la vieja villa estaban enterrados 
los ancestros que la habían fundado. ¿Los 
abandonarían por intereses económicos ajenos? 
Ciertamente, los investigadores del tema han 
parecido concebir a los remedianos del siglo 
XVII como si fueran personas del siglo XX y 
se han rehusado a profundizar en este evento. 
Con estos cuestionamientos no queremos negar 
que en este suceso lo económico haya sido muy 
influyente, determinante incluso, sino apuntar a 
otras cuestiones que ha sido desestimadas. Aún 
falta mucho por reconstruir sobre esa historia 
y sus participantes. 
En el siglo XVII el diablo parecía estar muy 
ocupado: esta centuria fue pródiga en cacerías 
de brujas y persecuciones de aquelarres. Des-
de el caso de las brujas de Zugarramurdi, en 
1609-1610, las monjas posesas de Aix (1611), 
las ursulinas posesas de Loudun (1632-1634), 
las posesas de Louviers (1633-1647), con el 
curioso caso de Madeleine Bavent (Michelet, 
2009), los juicios y ejecución de brujas en Bam-
berg y Würzburgo (1626-1631), las cacerías de 
brujas protagonizadas por Matthew Hopkins, 
en Suffolk y Essex, entre 1644 y 1646, hasta 
los sangrientos casos de Suecia (1668-1677) 
hubo una infinidad de casos de brujas y posesas. 
Cierto que luego del proceso de Logroño con 
la influencia de Alonso de Salazar y Frías, el 

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          103

“abogado de las brujas”, la Suprema Inquisi-
ción en España, a partir de la segunda década 
de ese siglo toma una postura menos drástica, 
al menos con los castigos (Henningsen, 2010), 
ejemplo que sería secundado por el Parlamento 
de Ruán en 1672 (Michelet, 2009).
No deja de resultar interesante que en San Juan 
de los Remedios no se hablara de brujería, al 
menos, no en primer lugar. No obstante, en 
América no era infrecuente: el 26 de marzo de 
1634 serían acusadas varias negras en Carta-
gena de Indias por contubernio con el diablo 
(Blázquez, 1994). Así también estarían Fabiana 
Sánchez, Paula de Eguíluz y las monjas del 
convento de Trujillo, en 1681, entre muchos 
otros, que muestran que en América la cues-
tión de la brujería y la posesión también era 
muy frecuente. En 1686, ocurrirían en Que-
rétaro varios casos de poseídas y se abriría un 
proceso por parte de la Inquisición a Josefa 
Ramos, la “Chuparratones” (Canuto y Serra-
no, 2018). Blázquez señala sobre la cacería de 
brujas en América Latina: “Al igual que en los 
Tribunales hispanos, el momento álgido de la 
persecución es hacia los años treinta del siglo 
XVII, cuando los luteranos han dejado de ser 
problema y los judaizantes están ralentizados” 
(1994: 95), señalando que los castigos no solían 
ser duros. En medio de todos estos casos, los 
remedianos se presentan en la historia como 
posibles víctimas de los demonios, más que 
sus cómplices, lo que no deja de ser una inte-
rrogante en sí misma.  
Una pista que se puede brindar es que, en 
muchos momentos, la población española (o 
blanca) en San Juan de los Remedios era mucho 
menor a la indígena, africana y mestiza (Pérez, 
2013), en un pueblo que se reducía a quinientas 

almas y ochenta casa (Martínez-Fortún y Foyo, 
1931): ¿hubo un conflicto racial en la decisión 
de abandonar el pueblo? ¿Tal vez había cul-
tos y creencias demasiado conocidos, que no 
eran católicos y asustaban al cura y a algunos 
blancos, haciéndole creer que realmente había 
demonios cerca? Los mestizos eran mirados 
muy a menudo con sospecha en este sentido, 
como Blázquez (1994) apunta.  
El papel de Leonarda también ha sido explicado 
de manera muy elemental, hasta prejuiciosa, in-
cluso en la recreación que hace Galeano (1991) 
de ella. Como era negra y mujer, se supone con 
demasiada facilidad que su papel se limitaría a 
actuar en contubernio con el cura, subordinán-
dosele. ¿Realmente fue así? ¿Fue un personaje 
como la Tituba de Salem, vista por Marysa 
Condé? ¿Por qué no fue considerada bruja? 
¿Estableció lazos con la Inquisición para ganar 
algo? ¿Pudo ser que Leonarda tuviera sus pro-
pios intereses? ¿Lo que se consideró posesión, 
en realidad fue trance de su propia religión, 
reinterpretado en términos cristianos? Esta es 
una figura que debería ser mejor estudiada por 
los investigadores y analizada por sí misma a 
través de un prisma que privilegie lo racial y 
lo genérico. El proceso de esta “lucha contra 
los demonios” ha sido un tema subestimado en 
las ciencias sociales, no solo cubanas, y está 
lejos de cerrarse al estudio: necesita nuevos 
acercamientos teóricos y metodológicos, que 
reconsideren otras perspectivas no limitadas a 
la explicación economicista, demasiado simple. 
A fin de cuentas, ¿cuántas veces se funda una 
ciudad para escapar de Lucifer, a solo unas 
décadas del inicio del Siglo de las Luces? 
Los santaclareños se llevaron consigo su devo-
ción a la Virgen de Buenviaje, la cual también 

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



104								             

tiene su templo en esa ciudad. En el caso de 
Remedios, la elección de la Virgen del espacio 
donde estaría ubicado su santuario devino en 
un diseño urbano interesante: hay dos iglesias 
católicas una a cada lado de la plaza central, hoy 
Parque José Martí. Esta curiosa ubicación ge-
neró por sí misma otra serie de leyendas, como 
las que cuentan que hay un pasadizo desde las 
criptas de la Parroquial Mayor hasta el templo 

de Buenviaje y que allí se esconde todo tipo de 
cosas. Dado el alto componente indígena que 
tenía la población remediana en ese tiempo es 
necesario recordar que según Fray Ramón Pané 
(2008), los taínos creían que sus cemíes podían 
trasladarse de un lugar a otro por sí mismos, así 
que a lo mejor hay un elemento aborigen en esa 
creencia. De cualquier manera, el caso de una 
imagen religiosa que es encontrada y decide 

I m a g e n  d e  l a  Vi r g e n  d e  B u e n v i a j e .  A rc h i v o  d e  l a  O f i c i n a  d e l  C o n-
s e r v a d o r  e n  l a  C i u d a d  P a t r i m o n i a l  S a n  J u a n  d e  l o s  R e m e d i o s

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          105

el lugar donde debe venerarse es conocido en 
otras regiones latinoamericanas, por ejemplo, la 
Virgen de los Remedios, considerada la primera 
imagen cristiana que se veneró en la antigua 
Tenochtitlán en tiempos de la Conquista (Díaz 
Miranda, 2016).
La geografía dibujada por las leyendas reme-
dianas no tiene un centro único, sino que está 
conformada reticularmente a través de los 
recorridos que hacen sus seres no humanos 
o transhumanos. Básicamente podemos des-
cribirla en dos ejes fundamentales que van de 
las mayores elevaciones que rodean al pueblo 
hacia la plaza central. Desde la loma de la 
Puntilla, al oeste de la población cerca de la 
ubicación donde está la poza del güije y el río 
Camaco, considerado pródigo en madres de 
agua, siendo una zona mucho más agreste, hasta 
la plaza central del poblado se puede trazar uno 
de estos ejes, haciendo aproximadamente la 
ruta del güije cautivo por los siete Juanes. La 
propia loma de la Puntilla es objeto de otras 
creencias más seculares, por ejemplo, se cuenta 
que fue ahuecada por los rusos en la Guerra Fría 
y que es un almacén subterráneo de armas. A 
pocos kilómetros de esa elevación se encuentra 
un campo de prácticas militares abandonado en 
el cual hay una charca, a menudo seca, donde 
algunos ancianos de la zona aseguran que vive 
otro güije, menos conocido y casi enfrente, en 
las orillas de un viejo camino, están los restos 
de uno de los fortines que rodearon a Remedios 
en la Guerra de los 10 años, sitio considerado 
embrujado y propicio para las apariciones. 
Esto muestra cómo los lugares míticos se van 
cargando de contenido en diferentes épocas his-
tóricas, yuxtaponiendo elementos de disímiles 
caracteres pero que siempre tributan a crear un 

aura de misterio al sitio.
El segundo recorrido sería desde la loma de 
Tesico, al norte, lugar del Boquerón, donde 
está sepultada la desventurada Llorona y desde 
donde se ve la bahía por la que llegaban los 
piratas, en general una zona más domesticada 
y menos montaraz, hacia la plaza, haciendo la 
ruta de la Llorona. Dentro de la ciudad un punto 
importante estaría señalado hacia el sur-sureste, 
el lugar donde se anuncian las lluvias con la 
cabeza de Patricio. No obstante, hay otra serie 
de ubicaciones que coinciden con la zona más 
antigua: el Palomar, la calle San Salvador, la 
antigua plaza del Cristo, las cuales demues-
tran que no es la plaza central el único centro 
mítico del pueblo, sino que este se multiplica 
en diferentes direcciones, conformando una 
retícula de “lugares de poder”, utilizando ter-
minología neoshamánica, donde el San Juan 
de los Remedios mítico se interconecta con el 
Remedios secular. 

El tiempo mítico remediano
El tiempo en San Juan de los Remedios 

suele ser cíclico y marcado por los dos eventos 
festivos más importantes del año: la celebración 
de San Juan, el patrono del pueblo y las Parran-
das. Ambas fiestas, aunque sus orígenes fueron 
religiosos, han adquirido un carácter profano; 
no obstante, tienen un interesante simbolismo. 
La festividad de San Juan, según José Andrés 
Martínez-Fortún (1931) en Anales y efemérides 
de San Juan de los Remedios y su Jurisdicción 
comenzó en 1722 donde la celebración del san-
to patrono del pueblo coincidió con orden real 
de celebrar las bodas de los príncipes españoles. 
A partir de allí cada año se festejó este día con 

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



106								             

fogatas, orquestas, música, juegos (Raola y Far-
to, 1980) en general, de forma muy hispánica. 
Par de siglos después comenzó a incluirse la 
representación de la captura del güije por los 
siete Juanes que se mantiene hasta hoy en la 
noche del día 23 de junio. 
Las Parrandas por su parte, surgieron hacia la 
década del veinte del siglo XIX, como estrategia 
del párroco asturiano Francisco Vigil Quiñones, 
conocido popularmente como Francisquito, 
para que los remedianos acudieran a las Misas 
de Aguinaldo, celebradas en las madrugadas 
del 16 al 24 de diciembre y que eran muy poco 
concurridas (Farto, 1996). Así, reunió grupos 
de muchachos que con fotutos, latas, matracas, 
etcétera armaran un “ruido infernal” que des-
pertara a los vecinos para que asistieran a misa. 
Pronto se volvió popular y los remedianos se 
dividieron en los ocho barrios (de una parte los 
de La Parroquia, El Carmen, La Bermeja y El 
Cristo; de la otra, Buenviaje, La Laguna, San 
Salvador y Camaco) para competir entre ellos. 
En 1871, estos ocho barrios se unieron en solo 
dos: el Carmen y San Salvador (Farto, 1996) y 
la competencia se iría haciendo más sofisticada, 
hasta la actualidad donde compiten en pirotec-
nia, “trabajos de plaza” (grandes estructuras de 
madera y de hierro fundido, llenas de bombillas 
con las que se hacen espectaculares juegos de 
luces, para las que actualmente se emplean 
nuevas teconologías digitales) y carrozas. Esta 
fiesta se haría muy popular y se extendería a 
otras diecisiete localidades del centro del país. 
En el 2012 el Consejo Nacional de Patrimonio 
Cultural del Ministerio de Cultura declara a la 
red de parrandas en la región central Patrimo-
nio cultural de la nación cubana, como paso 
previo a su propuesta a nivel mundial. Desde 

2018 son consideradas por la UNESCO como 
Patrimonio Intangible de la Humanidad (deci-
sión 13.COM 10.b.11, UNESCO, 2018).
Estas son las dos festividades alrededor de las 
cuales gira la vida y el tiempo remediano. En 
este texto nos queremos detener en un elemento 
poco considerado de ellas: ambas fiestas coin-
ciden con el período solsticial. Así, en San Juan 
de los Remedios se mantienen celebraciones, 
actualmente profanas, de festividades cristianas 
con remotos orígenes indoeuropeos, que se han 
mezclado con elementos indígenas, chinos y 
africanos. 
En el caso de la celebración sanjuanera en 
Remedios el evento climático de la actualidad 
es la dramatización de la captura del güije, 
comenzada a partir de los setenta del siglo 
pasado. Además de reproducir la leyenda ya 
contada, culmina con la “quema de las casitas”, 
o sea, se prende fuego a unas pequeñas casas 
de guano rellenas de pirotecnia que están en 
las cuatro esquinas del parque, donde supues-
tamente se refugiaría el güije. De esta forma las 
tradicionales y europeas fogatas de San Juan se 
transformaron en la quema de las casitas para 
ahuyentar a una criatura endémica.   
Hay aquí una contraposición interesante: el 
güije representa lo nocturno, lo acuático, lo 
maligno y es ahuyentado con fuego. Los siete 
Juanes son primerizos o sea, representan la 
energía sexual masculina en su máxima pureza: 
no es de extrañar que uno de los juegos simbóli-
cos de esta celebración sea el “palo ensebado”, 
una estaca de madera cubierta de grasa que 
será escalada por algunos hombres del pueblo, 
dejando clarísima la referencia fálica. La fiesta 
sanjuanera remediana es una festividad de fue-
go y agua, donde lo ígneo vence a lo acuático, 

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          107

lo diurno a lo nocturno. Es una reivindicación 
de lo solar, lo vernal que comienza, la energía 
masculina cósmica, es una celebración cuasi 
exorcística. No deja de ser curioso que en el 
quinientos aniversario de la villa, celebrado 
en 2015, imperdonablemente no se celebró la 
captura del güije y la lluvia “aguó la fiesta”, 
lo cual, por supuesto, fue interpretado por 
muchos como una advertencia por no respetar 
la tradición: fue la acuática victoria del güije, 
por primera vez en mucho tiempo no vencido 
por los Juanes y el fuego.
San Juan es el gran olvidado en su fiesta: pese 
a ser el santo patrono no representa mucho para 
la mayoría de los remedianos, incluso entre los 
católicos practicantes. Su posición en la cima 
del altar barroco de oro de la Parroquial Mayor, 
a varios metros del suelo, muestra quizás el 
alejamiento de este santo con la comunidad, 
la cual a modo de chiste dice que “eso pasará 
cuando San Juan baje el dedo”, cuando se 
habla de algo poco probable, en referencia a 
la mano extendida señalando el oeste con el 
índice levantado que caracteriza a esta imagen 
(la posición de este templo es ad orientem, tal 
como marca la tradición). 
Por su parte, las Parrandas ocurren cerca del 
solsticio de invierno, la fecha más oscura del 
año, donde la noche es más larga y parece ga-
narle al día. Aunque en Cuba la diferenciación 
estacional no es marcada, es notable que esta 
sea una fiesta de la luz: toda la noche, incesan-
temente, hasta el amanecer del día siguiente la 
pirotecnia ilumina el cielo, mientras los juegos 
de luces de los trabajos de plaza no dan un mi-
nuto de sombra. Más que la victoria de alguno 
de los dos barrios, siempre puesta en duda y 
cuestionada por el otro, es la victoria de la luz 

sobre la oscuridad, en el tiempo más oscuro 
del calendario. 
Mientras las dos fiestas centrales del pueblo 
son el período donde se festeja la luz, hay otros 
tiempos marcados profundamente por las som-
bras. Tal es el caso de la cuaresma, período don-
de, según los ancianos, “el diablo anda suelto”. 
Particularmente oscuros, en sentido simbólico, 
en ese lapso son los viernes en la noche y esos 
son los días en los que sale la Llorona a recorrer 
la calle La Mar hasta la Iglesia de Buenviaje, 
dando alaridos y pidiendo el bautismo de su 
hijo muerto antes de nacer. En general, los vier-
nes parecen nefastos, por ejemplo, la Gritona 
del Seborucal tiene permitido salir solo cuatro 
viernes al año: el primer viernes de enero, el 
viernes de Dolores, el Viernes Santo y el vier-
nes previo a la Natividad de Cristo. Se supone 
que quien escuchaba sus gritos corría todo tipo 
de riesgos: los enfermos se agravaban o morían, 
las embarazadas abortaban o parían jimaguas, 
mientras quien viera a la decapitada moría, 
quedaba parapléjico o ciego. Los lamentos de 
la Llorona son lúgubres pero inofensivos, los 
de la Gritona, letales. Quizás por esto haya 
quien asegura todavía que ha escuchado a la 
primera, sin embargo, a la segunda hace mu-
cho que nadie la siente. También los viernes a 
la medianoche aparece en la plaza del Cristo 
una gallina negra con doce pollitos sin cabeza, 
arrastrando cadenas. 
No solo el tiempo calendárico es marcado por 
las leyendas, también el meteorológico. Ya 
hemos referido cómo la cabeza (o la “pasión”, 
en referencia a “pasa” vocablo popular y con 
cierta carga peyorativa utilizado para designar 
al cabello afro) de Patricio es considerada un 
signo seguro de lluvia. También está el sapo 

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



108								             

de Jinaguayabo, batracio ubicado cerca de la 
laguna de Ruiz o dentro del Boquerón mismo, 
en Tesico, que al acercarse las temporadas de 
lluvia croa sin cesar y aumenta su tamaño hasta 
el de un chivo. Este tipo de animal fabuloso no 
es extraño en las historias remedianas; también 
se habló (aunque ya no son tan recordados) de 
“el gran majá que hubo en los terrenos donde 
se levanta la ermita del Buenviaje, el enorme 
caimán de la playa de Jinaguayabo, el Perdizón 
del Tesico, la gran jutía con garras de la cueva 
de Los Veinte, los grandes jubos de Guanaba-
nabo, la ballena del ingenio Dolores, el oso de 
Guainabo, el gran lagarto de la Paila de Jiquibú, 
que ahogaba a los que se acercaban a pescar, 
la tintorera gigante del muelle de Garordo; 
(…) la sirena que «[...] suele aparecer algunas 
noches de luna flotando suavemente por medio 
del Canal de los Barcos».” (Hernández, 2015, 
p. 227) Este tipo de fauna mítica ha dado pie 
a la hipótesis de que algunas de las leyendas 
tengan un origen teratológico (Rojas, García 
y Thompson, 2016). Otra de estas leyendas 
meteorológicas fue sobre el famoso baúl de Ña 
Trina, cuya tapa en tiempo seco ajustaba per-
fectamente, pero anunciaba lluvia negándose a 
cerrarse; según la tradición lamentablemente se 
perdió en un incendio y solo queda el recuerdo.  
Así, hay momentos del año que son marcados 
por la leyenda: tiempos donde la línea que sepa-
ra este mundo del “más allá” parece adelgazarse 
hasta hacer posible el paso de uno al otro, como 
los viernes de cuaresma. Pero también hay otros 
donde se celebra la luz, buscando ahuyentar las 
oscuridades que acechan. Lo cierto es que, en 
San Juan de los Remedios, el tiempo más que 
mantenerse lineal, es cíclico, donde los mismos 
sucesos legendarios y/o festivos se repiten en 

sus momentos marcados.

Conclusiones
Lo legendario impregna la vida cotidia-

na de esta localidad villaclareña y se entreteje 
con su historia, formando una narrativa re-
al-mágica digna de la obra de García Márquez. 
Es notable cómo se manifiesta incluso en nues-
tros días. Todavía hay muchos que han escucha-
do el llanto de la Llorona, le temen al güije o 
evitan ciertos lugares a ciertas horas. También 
es necesario apuntar que la colonización espa-
ñola no solo fue destructora de mitos, sino que 
conformó nuevos, los cuales son expresados 
en muchas leyendas latinoamericanas y de lo 
cual el caso de San Juan de los Remedios es 
un buen ejemplo. 
El caso de la madre de agua encontrada en una 
iglesia presbiteriana es un ejemplo interesan-
tísimo de cómo las leyendas se integran a un 
contexto protestante, que en principio se supone 
que las negaría, denotando que no son discursos 
inconexos, sino que son manifestaciones de un 
profundo sentido de qué es el mundo y cómo 
vivir en él, o sea, son la expresión de los mitos 
raigales. Las leyendas también están inextri-
cablemente relacionadas con la historia de la 
villa y con momentos importantes de la historia 
cubana general. No deja de resultar inquietante 
que la mayoría de estas historias se originen en 
hechos muy violentos, a menudo feminicidios, 
lo cual refiere a épocas, sociedades y lugares 
donde la vida humana, en particular la de la 
mujer, era mucho menos respetada. La relación 
entre eventos críticos (individuales o comuni-
tarios) y leyendas debería ser más abordada. 
Muchos casos de la vida cotidiana en San Juan 

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          109

de los Remedios mantienen este halo legen-
dario o se le dan explicaciones que provienen 
de este ámbito. En 2007 un joven palero, 
Roberto, enloqueció y una noche salió con un 
cuchillo, porque “sus muertos le pedían san-
gre”, entiéndase humana. Apuñaló a varios y 
en una riña tumultuaria en uno de los oscuros 
callejones remedianos fue muerto. Fue un caso 
realmente dramático, pero no extraño en estos 
lares. No faltó quien hablara de los demonios, 
responsabilizándolos. Estos entes aún parecen 
acechar, según los mayores de la villa, sobre 
todo en los días previos a las dos grandes fies-
tas remedianas. Así se revela que el trasfondo 
mítico está presente, manifestándose en este 
tipo de eventos y en sus interpretaciones. No 
obstante, los demonios se recuerdan en la villa 
principalmente de manera burlesca, culpándo-
los de manera irónica por los problemas de la 
localidad o de la burocracia. Ha sido un chiste 
común entre algunos intelectuales (sobre todo 
cuando se encuentran fuera del terruño) decir, 
parodiando el versículo del evangelio de Mateo 
18:20, que donde se reúnan dos o más reme-
dianos está el diablo entre ellos. 
Las leyendas remedianas son una fuente de 
identidad, no solo a nivel discursivo, sino de 
praxis ubicada en cierto contexto espacio-tem-
poral. La historia, la geografía, el urbanismo, 
las fiestas, costumbres e incluso las formas de 
predicción meteorológicas en San Juan de los 
Remedios no pueden ser comprendidos si no 
se apela a sus leyendas. El día a día de muchos 
remedianos, sin distinciones de nivel cultural o 
posición económica, está inscrito en un univer-
so que externamente parecería onírico, aunque 
muchas veces no estén conscientes de eso. Sin 
embargo, aunque este es un caso muy carac-

terístico, valdría aclarar que no es sui géneris 
en la isla caribeña o en otros espacios latinoa-
mericanos. En realidad, la propia literatura 
latinoamericana así lo atestigua, es fruto del 
mito y en ese sentido es mucho menos original 
de lo que puede parecer: ¿qué es lo real mági-
co de García Márquez, lo real maravilloso de 
Carpentier y el barroquismo de Lezama sino la 
expresión literaria de estas múltiples realidades 
convergentes que se viven cotidianamente en 
América Latina? Lamentablemente muchos in-
vestigadores sociales, prejuiciados con que las 
leyendas son meras supersticiones que deben 
ser superadas por el conocimiento científico, 
se acercan a las comunidades como cirujanos, 
intentando diseccionar esta parte, aislándola y 
reconstruyendo una imagen positivista de estos 
lugares, despojada de lo que a su juicio es so-
brenatural, o lo presentan como exoticidades. 
Ya viene siendo el tiempo de que las leyendas 
como expresión de los mitos se entiendan por 
sí mismas, no como “máscaras” de algo más 
(como las relaciones de poder), o survivals 
de otras épocas que deben ser superadas, sino 
como elementos presentes y actuantes en las 
cosmovisiones, las historias y la cotidianidad 
de las comunidades. 

Agradecimientos
Queremos hacer constar nuestra grati-

tud a María Victoria Fabregat Borges, “Mariví”, 
historiadora de la ciudad de San Juan de los 
Remedios, por sus oportunas recomendaciones 
y sugerencias.

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



110								             

Bibliografía

Batista Moreno, R. 

2007 	   Cuentos de guajiros para pasar la 

noche. La Habana: Editorial Letras 

Cubanas 

Blázquez Miguel, J. 

1994 	 “Brujas e inquisidores en la América 

colonial (1569-1820).”   Espacio, 

tiempo y forma. Serie IV, Historia 

moderna (7), p. 71-98

Canuto Castillo, F. y Serrano Sánchez, Á. 

2018  	 “La brujería a finales del siglo XVII: 

el caso de “la Chuparratones” en 

Querétaro, México”.  Culturales,  6, 

pp. 1-32 https://doi.org/10.22234/

recu.20180601.e338 

Díaz Miranda, E. 

2016  “Virgen de los Remedios. La más 

importante celebración Mariana 

en la Nueva España”. Relatos e 

historias en México, 89. En: http://

relatosehistorias.mx/la-coleccion/89-

obregon-vs-villa Consultado el 19 de 

marzo de 2021

Eliade, M. 

1981 Lo sagrado y lo profano. Barcelona: 

Editorial Guadarrama/Punto Omega

Farto Muñiz, R. 

1996 	 “Proyección de las parrandas 

remedianas.” Signos, 42, pp. 154-167

2002 	 San Juan de los Remedios. Apuntes 

sobre su historia y algunos mitos 

y leyendas representativos de la 

tradición oral. Barcelona: Editorial 

Barcelona. 

Feijóo, S. 

1989 	 Mitología cubana. La Habana: 

Editorial de Letras Cubanas 

Galeano, E. 

1991  	 Memorias del fuego. México: 

Editorial Siglo XXI, S.A., tomo I

Henningsen, G. 

2010 	 El abogado de las brujas. Brujería 

vasca e Inquisición española. Madrid: 

Alianza Editorial

Hernández Suárez, M. A. 

2015  	 “Un acercamiento a Cosas de 

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          111

Remedios de Facundo Ramos”. Islas, 

57 (178), pp. 217-232 

López Austin, A. 

2006 	 Los mitos del tlacuache. Caminos de 

la mitología mesoamericana. México: 

Universidad Nacional Autónoma de 

México 

López Leiva, F. 

1930 	 El bandolerismo en Cuba 

(contribución al estudio de esta plaga 

social). La Habana: Imprenta “El 

Siglo XX”

Martínez-Fortún y Foyo, J. A. 

1931  	 Anales y efemérides de San Juan 

de los Remedios y su jurisdicción. 

La Habana: Imprenta Pérez Sierra y 

Comp. 

Michelet, J. 

2009  	 La bruja. La Habana: Editorial de 

Arte y Literatura

Ortiz, F. 

1975  	 Historia de una pelea cubana contra 

los demonios. La Habana: Editorial 

de Ciencias Sociales

2000  	 La santería y la brujería de los blancos 

(Defensa de un inquisidor cubano). 

La Habana: Fundación Fernando 

Ortiz

Pané, Fray R. 

2008  	 Relación acerca de las antigüedades 

de los indios. México: Siglo XXI

Pérez Lorenzo, I. 

2013 	 “La Villa de San Juan de los 

Remedios y su impronta en el proceso 

de configuración de la Villa de Santa 

Clara desde su fundación hasta la 

primera mitad del siglo XVIII.” 

Tesis de licenciatura en opción al 

título de Licenciado en Estudios 

Socioculturales. Santa Clara: 

Universidad Central Marta Abreu de 

Las Villas. 

Raola Ramos, N. y Martín Farto, M. 

1980  “Las Fiestas Sanjuaneras”, Poder del 

Pueblo, 11(2) 

Ramos, F. 

1932  	 Cosas de Remedios. Remedios: 

LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



112								             

Imprenta Luz. 

Reifler Bricker, V. 

1993 	 El cristo indígena, el rey nativo: el 

sustrato histórico de la mitología del 

ritual de los mayas. México: Fondo 

de Cultura Económica

Rojas Lleonart, I.; García Gasca, S. A. y

Thompson Llorente, S. L. 

2016  “Mitos y Leyendas de San Juan 

de los Remedios, Cuba; Visión 

Teratológica”. REDVET- Revista 

electrónica de Veterinaria, 17 (12). 

En: http://www.veterinaria.org/

index.php/REDVET/issue/view/12 

Consultado el 20 de marzo de 2021

UNESCO 

2018 	 Decision of the Intergovernmental 

Committee: 13.COM 10.b.11. 

En: https://ich.unesco.org/en/

D e c i s i o n s / 1 3 . C O M / 1 0 . b . 11 

Consultado el 20 de marzo de 2021

Venegas Delgado, H. 

1980  	 “Consideraciones en torno a la 

economía remediana colonial.” Islas, 

67

Viveiros de Castro, E. 

2004  “Perspectivismo y naturalismo en la 

América Indígena”. En: Surrallés, 

A. y García Hierro, P. (editores). 

Tierra adentro. Territorio indígena y 

percepción del entorno. Copenhague: 

IWGIA Documento No. 39 

Resumen
Este texto, se orienta a través del trabajo 

etnográfico y la revisión bibliográfica de las 
leyendas de San Juan de los Remedios, ciudad 
localizada en la provincia de Villa Clara, Cuba, 
a la reconstrucción de la noción mítica que el 
tiempo y el espacio asumen en esa localidad. 
Se parte de que las leyendas construyen y 
expresan mitos, los cuales no se limitan a ser 
epifenómenos de las relaciones sociales, sino 
que son componentes indisociables de las 
mismas. En este caso, las leyendas han sido 
elementos actuantes en la historia del pueblo 
y, en menor medida, de la provincia, así como 
han creado una cierta geografía, con rutas y 
toponímicos propios que devienen identitarios. 
Por otra parte, el tiempo anual y meteorológicos 
está definido a través de estas propias historias. 
Así, la vida cotidiana y la identidad en el lugar 
está, en gran medida, establecida a partir de 
estas narraciones que, en términos occidentales, 
serían consideradas “sobrenaturales”. 
Palabras clave: leyenda, espacio, tiempo.

      ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)



          113LEYENDAS EN SAN JUAN DE LOS REMEDIOS, CUBA (...)



114								                   ROBERTO GARCÉS MARRERO (....)


