
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 2 ,  Bs. As., pp. 29-      	

 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN EN LOS TRIBUNALES 
CHILENOS: LAS LUCHAS DE LA JUEZA LGBT KAREN ATALA POR LA CUSTODIA 
DE SUS HIJAS Y POR EL PLURALISMO JURÍDICO1

 Ana Mariella Bacigalupo*, Fabien Le Bonniec** 

Title: Mapuche shamanic justice and discrimination in Chilean Courts: Judge Karen Atala´s LGBT 

custody battles and the fight for legal pluralism.

Abstract: Judge Karen Atala framed her child custody case against the Chilean Supreme Court within In-

digenous Mapuche “shamanic justice,” the “spirit of the law,” and human rights. We analyze what Atala’s 

case contributes to the literature on sexual diversity, sorcery, and the spirit of the law in both Chilean and 

Mapuche histories of justice. The case engages the spirit of the law in two senses. First, it reveals the lack 

of separation between religious and secular law, demonstrating that religion is profoundly embedded in the 

law, both for the state and for the Mapuche. Second, it refers to the intention behind the law and its inter-

pretation and enforcement, which haunts even the most literalist, secular visions of law. After her spiritual 

transformation, Atala practiced the spirit of Mapuche customary law in the courts but formally justified her 

judgments using the letter of the Chilean law, demonstrating a fluidity between law and spirituality.

Key words: Religion, law, justice, LGBT, child custody, customary law, visions, shamanism, Mapuche, Chile.

Resumen: La jueza Karen Atala enmarcó su caso de custodia infantil contra la Corte Suprema chilena 

dentro de la “justicia chamánica” indígena mapuche, el “espíritu de la ley” y los derechos humanos de 

las minorías sexuales. Analizamos lo que el caso de Atala aporta a la literatura sobre diversidad sexual, 

brujería y el espíritu de la ley en las historias de la justicia chilena y mapuche. El caso involucra el espíritu 

de la ley en dos sentidos. En primer lugar, revela la falta de separación entre la ley religiosa y la secular, 

demostrando que la religión está profundamente arraigada en la ley, tanto para el Estado como para los 

* Universidad de Buffalo, Estados Unidos. Email: anab@buffalo.edu 

ORCID ID: 0009-0008-3704-6631 

** Universidad de la Frontera. Email: fabien.lebonniec@ufrontera.cl

ORCID : 0000-0002-3633-7962

1 Este artículo fue publicado originalmente en inglés con el titulo “Queering the Spirit of the Law: Mapuche Shamanic Justice in 

Judge Karen Atala’s LGBT child custody case against the Chilean state” en Journal of Anthropological Research 80(2): 143-176.  

Agradecemos al Journal of Anthropological Research la autorización concedida a Scripta Ethnologica Nueva Época para publicar 

el artículo en su versión española. 

68



30								             

Introducción

En 2004, la jueza chilena Karen Atala 
presentó una demanda contra el Estado chileno 
con la Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos por denegarle la custodia de sus hijas 
debido a su condición de lesbiana. En este caso, 
ella enmarca su postura moral contra la homo-
fóbica Corte Suprema dentro de la “justicia cha-
mánica” indígena mapuche, “espíritu de la ley,” 
y los derechos humanos universales. Analizamos 
cómo las soberanías religiosas, políticas y legales 
contrapuestas de la Corte Suprema chilena arrai-
gada a la moral católica y la justicia chamánica 
mapuche, cada una con diferentes metafísicas y 
estándares de moralidad, dieron forma al caso 
de Karen.1 En Chile, la aplicación formal de la 
ley favorece a los históricamente privilegiados 
y perjudica a las minorías raciales y sexuales 
históricamente desfavorecidas. Pero, como 
veremos, la justicia chamánica y el derecho con-
suetudinario indígena operan subrepticiamente a 
través del espíritu indirecto e invisible de la ley. 
Dado que su lucha tuvo consecuencias sociales 
y jurídicas efectivas para los derechos de las 
minorías sexuales y de género en Chile, incluidos 
los chamanes o machi mapuche, el caso de Ka-
ren contribuye significativamente a la literatura 

sobre diversidad sexual, brujería y derecho en 
las historias de la justicia tanto chilena como 
mapuche, y, en términos generales, ejemplifica 
la complicada naturaleza del “espíritu de la ley”.
En 2004, la jueza chilena Karen Atala presentó 
una demanda contra el Estado chileno con la 
Comisión Interamericana de Derechos Humanos 
por denegarle la custodia de sus hijas debido 
a su condición de lesbiana. En este caso, ella 
enmarca su postura moral contra la homofóbica 
Corte Suprema dentro de la “justicia chamánica” 
indígena mapuche, “espíritu de la ley,” y los 
derechos humanos universales.  
En este artículo exploramos cuatro áreas claves. 
En primer lugar, analizamos los efectos deriva-
dos de las afirmaciones de una machi mapuche 
que visitó a Karen en una visión para advertirle 
que debía cambiar su forma de aplicar justicia y 
que, además, la ley chilena traicionaría su homo-
sexualidad latente. La machi también se atribuye 
el mérito de haber concientizado a Karen respec-
to a su identidad sexual disconforme, lo que le 
significó una nueva vulnerabilidad similar a la 
experimentada por los mapuche frente al estado 
chileno. En segundo lugar, exploramos la narra-
tiva de Karen sobre la visión que desencadenó 
su crisis personal y profesional, tras la cual se 
identificó como lesbiana y modificó su forma de 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC

Mapuche. En segundo lugar, se refiere a la intención que subyace a la ley y a su interpretación y aplicación, 

que persigue incluso a las visiones más literales, fundamentales y seculares de la ley. Después de su trans-

formación espiritual, Atala practicó el espíritu del derecho consuetudinario mapuche en los tribunales, 

pero justificó formalmente sus sentencias utilizando la letra de la ley chilena, lo que demuestra una fluidez 

entre la ley y la espiritualidad.

Palabras clave: Religión, derecho, justicia, LGBT, custodia de menores, derecho consuetudinario, visiones, 

chamanismo, mapuche, Chile.



          31JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)

impartir justicia al incorporar el derecho consue-
tudinario mapuche. En tercer lugar, analizamos 
la sentencia de la Corte Suprema chilena que 
declaró a Karen no apta como madre por convivir 
con una pareja lesbiana. Atala recurrió a la Comi-
sión Interamericana de Derechos Humanos para 
impugnar la sentencia y revertir la jurisprudencia 
del máximo tribunal sobre lesbianismo y crianza 
de sus hijas. En cuarto lugar, argumentamos que 
las amplias nociones morales mapuches de “jus-
ticia chamánica”, sus identidades de co-género 
–que se mueven desde y entre lo masculino y 
lo femenino- y sus diversas sexualidades están 
más en consonancia con los discursos sobre los 
derechos de las minorías sexuales y de género 
que con los del sistema judicial chileno imbuido 
de doctrina católica. Es precisamente el alcance 
del discurso universal de los derechos humanos 
el que posibilita incorporar a la latente justicia 
chamánica de inspiración mapuche sin cuestio-
nar las reivindicaciones espirituales específicas 
de estos últimos. 

Analizamos lo que el caso de Atala nos dice 
sobre el “espíritu de la ley” en dos sentidos: En 
primer lugar, revela la falta de separación entre 
la ley religiosa y la secular en la postcolonial 
chilena. Aunque las visiones laicas liberales 
modernistas de la ley trazan una línea firme 
entre lex Dei (ley religiosa) y lex naturae (ley 
laica), el funcionamiento real de la ley laica 
nunca ha estado libre de dimensiones religiosas 
o teológicas. El caso de Atala demuestra que 
la religión está profundamente arraigada en 
la ley, tanto para el Estado chileno como para 
los mapuche. La religión interviene en la ley 
tanto en términos “hegemónicos” (cuando los 
valores católicos influyen en la Corte Suprema 

chilena) como en formas más marginales, pero 
“progresistas” (cuando el derecho consuetudi-
nario mapuche y la justicia chamánica influyen 
en Atala y transforman su forma de ejercer en 
los tribunales chilenos). En segundo lugar, el 
“espíritu de la ley” –la intención matizada que 
subyace a la ley, y cómo debe interpretarse y 
aplicarse- persigue incluso a las visiones más 
estrechamente literales, fundamentalistas y 
seculares del derecho. Tras su visión y trans-
formación espiritual, Karen practicó el espíritu 
del derecho consuetudinario mapuche en los 
tribunales para conceder justicia mapuche, 
pero justificó formalmente sus sentencias en 
términos de la letra de la ley chilena. Fue la 
visión de Karen de un espíritu de machi lo que 
gatillo una transformación tanto en su visión 
de mundo como su sexualidad y la inspiró para 
hablar y luchar en los tribunales, pero ella pre-
senta su caso ante los tribunales laicos como un 
caso de discriminación debido a su orientación 
sexual, lo que demuestra una fluidez entre la 
ley y la espiritualidad que tiene repercusiones 
de gran alcance. 
También analizamos cómo la justicia chamá-
nica mapuche jugó un papel fundamental en 
la práctica del espíritu de la ley por parte de 
Karen. Tal como lo expresa Juan Ñanculef, 
historiador mapuche, “la justicia chamánica es 
un mecanismo cultural particular de búsqueda 
de una justicia moral amplia para los mapuche, 
mediante el cual las machi, expresan las normas 
y la ética del Azmapu (derecho consuetudinario 
mapuche) a través de sueños, visiones y ritua-
les, y exigen que las personas las apliquen prag-
máticamente en contextos concretos o sufran 
las consecuencias” (comunicación personal, 8 
de diciembre de 2023). Azmapu se refiere a las 



32								             

normas que regulan las relaciones entre todos 
los seres que habitan la tierra en sus dimen-
siones física, energética, cósmica y espiritual 
(Loncon, 2023:57). También se refiere a la 
autoridad espiritual, judicial y política mapuche 
derivada de su relación con las características, 
fuerzas y poderes arraigados en un territorio 
específico. Pamela Klassen (2018:110) califica 
el derecho indígena arraigado en la tierra y el 
lugar como su “jurisdicción espiritual”. La éti-
ca, la mediación, la restitución, el castigo social 
y corporal y la brujería son fundamentales y 
constitutivos del marco normativo Azmapu. 
La persona que hace daño debe “restituir y 
añadir un costo adicional para disminuir las 
consecuencias del daño o mal causado” (Melin 
Pehuen et al, 2016:41). 
Habitualmente, los longko (jefes de comuni-
dad) y las machi se reúnen para discutir qué 
medidas tomar y suelen aconsejar a la persona 
acusada para que se comprometa a cambiar 
antes de que la comunidad tome medidas puni-
tivas. El Azmapu “no sólo consiste en una serie 
de reflexiones y prácticas normativas mapuche, 
derivadas del ejercicio de su soberanía y control 
cultural ancestral, sino que también implica la 
identificación de bases conceptuales y su ejer-
cicio práctico en el contexto político y judicial 
actual” (Melin Pehuen et al, 2016:14). Azmapu 
incluye así la forma en que los mapuche se 
relacionan con el Estado chileno que expropió 
sus tierras, y con el derecho internacional de los 
derechos humanos vinculado a la recuperación 
territorial mapuche (2). 
Las machi articulan la “justicia chamánica” 
cuando visitan a las autoridades políticas y 
jurídico legales como Karen a través de sueños 
y visiones y les amenazan con el sufrimiento 

a menos que sigan a Azmapu y, asimismo, 
cuando castigan con contra brujería a los que 
no siguen a Azmapu (a menudo los implicados 
en la usurpación de sus tierras). Al utilizar el 
término “contra brujería”, las machi interpretan 
la colonización como el primer acto de brujería. 
Analizamos cómo la visión de Karen de un 
espíritu es interpretada por las machi, por los 
mapuche de la zona de Pucón y por la propia 
Karen, y qué papel atribuyen estos actores a un 
espíritu de machi para difundir el espíritu de la 
ley a través de la transformación de las perso-
nas, las sexualidades, la ley y la consecución de 
la justicia. Dado que todos los actores en este 
caso se comportan como si el espíritu de machi 
que apareció en la visión de Karen jugara un 
rol central en la transformación de la realidad, 
los espíritus de machi son de hecho agentes so-
ciales en este contexto (ver Bacigalupo 2016b 
sobre los espíritus como agentes sociales).
Por lo tanto, la cuestión de la justicia chamánica 
no sólo articula una disputa con las propuestas 
de justicia del Estado a través de la aplicación 
literal y formal de los códigos civil y penal 
chilenos, sino que también desafía la propuesta 
de que el Estado y sus tribunales son el ámbito 
pertinente para hacer justicia para los mapu-
che (ver Bacigalupo, Manrique y McAllister 
2024 para una comprensión amplia similar de 
la justicia). La justicia chamánica mapuche 
es invisible e indirecta. Presenta una nueva 
comprensión mapuche de un espíritu de la ley 
según el cual el Azmapu expresado y encarnado 
por la machi debe prevalecer, con el propósito 
de lograr una amplia justicia moral para las 
comunidades mapuche. Dado que estimular a 
la gente a tener sueños y visiones y practicar 
la brujería y la contra brujería no son delitos, 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          33

la justicia chamánica actúa de forma invisible 
fuera del alcance del sistema judicial chileno. 
El caso excepcional de Karen muestra cómo se 
escenifica la disputa entre la justicia chamánica 
y la justicia estatal, y cómo aquella funciona 
a través de sueños y visiones encarnados. De 
igual modo, este caso muestra cómo la justicia 
chamánica mapuche puede redirigir el derecho 
normativo chileno a través de la remodelación 
de las percepciones y los órganos morales de 
sus agentes, en este caso la propia jueza Atala, 
que era secretaria judicial del Juzgado de Pri-
mera Instancia de Pucón, en el sur de Chile. 
Bacigalupo, antropóloga de la religión y autora 
del presente artículo, conoció a Karen Atala 
en 2002, cuando Atala era jueza del Tribunal 
Oral en lo Penal de Villarrica, a 25 km de la 
ciudad de Pucón, en el sur de Chile, y cuando 
ya convivía con su pareja, Emma de Ramón, 
historiadora que dirigía el archivo de la Arauca-
nía en Temuco. Por aquel entonces, Bacigalupo 
realizaba una investigación etnográfica sobre las 
identidades de co-género chamánicas mapuche 
y las sexualidades diversas en el sur de Chile 
(3). Durante los años siguientes, Bacigalupo 
fue testigo de las batallas legales de Karen por 
la custodia de sus hijas durante el proceso de 
divorcio de su marido. En 2007, 2009, 2013 y 
2019, Bacigalupo entrevistó a Karen sobre esta 
experiencia y sobre cómo el proceso por el cual 
comenzó a identificarse como lesbiana, y por lo 
tanto a cambiar su forma de aplicar justicia, fue 
moldeado por la visión de un espíritu chamánico 
mapuche. Le Bonniec, antropólogo jurídico y 
coautor de este artículo, que aborda en su extensa 
investigación archivística y etnográfica la com-
pleja relación entre el derecho formal chileno 
y el derecho consuetudinario mapuche, analiza 

la superposición y los conflictos entre ambos 
sistemas normativos en los mismos territorios 
del sur de Chile. Le Bonniec argumenta que 
esto crea un pluralismo jurídico de facto que no 
está reconocido oficialmente en Chile, aunque 
es profundamente valorado por los indígenas 
mapuche (2009, 2018, 2023).
En primer lugar, analizaremos cómo detrás de 
las batallas legales de Karen por la igualdad y la 
justicia en los tribunales se esconde una historia 
no contada sobre una visión que le provocó 
una crisis personal de identidad y sexualidad y 
transformó su forma de aplicar justicia.

La justicia encarnada y personalizada de los 
espíritus chamánicos: la visión transforma-
dora de Karen

En 1994, cuando Karen Atala comenzó 
a ejercer como secretaria judicial del Juzgado de 
Pucón, debemos tener en cuenta que se trata de 
una jurisdicción de primera instancia, que abar-
ca grandes zonas rurales, incluyendo la frontera 
con Argentina, muy alejadas de centros urbanos 
y donde en su época casi el 80% de las causas 
se relacionaba con la población mapuche. Sin 
embargo, la jurisprudencia conservadora de 
la zona seguía adscrito a un sistema jurídico 
monocultural enmarcado en una Constitución 
dictada en dictadura que no reconocía a la 
existencia de los Pueblos Indigenas, mientras 
que durante el mismo periodo el régimen del 
general Augusto Pinochet había eliminado la 
existencia de las comunidades mapuche (1979). 
En ese entonces, Karen recontextualizó los ca-
sos mapuche al basarse en el derecho positivista 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



34								             

escrito chileno, utilizando “una particular y 
autoritaria recontextualización del precedente 
que se traduce en resultados sociales” (Mertz, 
1996:230, 235). Karen argumentaba que los 
mapuche debían ajustarse a un único están-
dar nacional de derecho, excluyendo como 
“irrelevante” la evidencia sobre el trasfondo 
cultural que da forma a la cognición y conducta 
mapuche. Al igual que muchos jueces, adhirió 
a la ficción legal conocida como la “persona 
razonable objetiva”, que se interpreta según los 
estándares de la cultura dominante (Renteln, 
2004:6, 15). 
Los mapuche de la jurisdicción de Pucón, sin 
embargo, no consideran a los jueces o secreta-
rios judiciales como observadores imparciales 
capaces de juzgar un caso por sus méritos y 
así resolver el conflicto. Por el contrario, los 
ven como poseedores del mismo tipo de poder 
soberano, hereditario, espiritual y judicial que 
poseen las machi. Al igual que otros grupos 
indígenas amazónicos y andinos (Platt, 1992; 
Salomon, 1983; Walker, 2015), estos mapuche 
ven a los funcionarios judiciales como aliados 
potenciales y, por lo mismo, consideraron injus-
ta la aplicación por parte de Karen del derecho 
escrito o positivista chileno. Los espíritus des-
empeñan un papel central en la definición de lo 
que significa la justicia desde una perspectiva 
indígena. Los espíritus de las montañas andinas 
se llaman a sí mismos “abogados” que practican 
la verdadera justicia (Platt, 1992:139), pero los 
espíritus de machi mapuche se ven a sí mismos 
como jueces y adivinos que exigen un tipo 
particular de justicia moral para los indígenas. 
Las machi reconocen haber enviado espíritus 
mensajeros para enseñar, amenazar y castigar 
a personas no mapuche que encarnan el poder 

soberano o tienen influencia sobre sus vidas y 
futuros. Bacigalupo documentó el caso de un 
sacerdote italiano que tuvo una visión de una 
serpiente que le envió una machi para obligarlo 
a seguir a Azmapu (Bacigalupo, 2007) e, igual-
mente, la machi Francisca Kolipi se atribuyó 
el hecho de enviar sueños a Bacigalupo para 
enseñarle a curar y dar forma a la escritura de 
su etnografía (Bacigalupo, 2016a). Pero mucho 
más comunes son los casos en que las machi 
se atribuyen el hecho de enviar contra brujería 
a autoridades como gobernadores, colonos, 
policías y jueces involucrados en la usurpación 
de tierras mapuche. 
En el caso de Karen, un espíritu machi refor-
mularía sus pensamientos y su identidad como 
funcionaria judicial de Pucón en una visión, 
para hacer que se implicara personalmente 
al impartir justicia a los mapuche privados 
de derechos, desafiando así la autoridad de 
un sistema judicial chileno arraigado en el 
privilegio racial no indígena y en las ideas 
tradicionales (occidentales) sobre la ley y la 
familia heterosexual. Karen llevaba un año y 
medio en el juzgado de Pucón cuando Carmen, 
una machi de la zona de Pucón (localidad de 
Curarrehue), la visitó mediante una visión en 
1995 para transformar su forma de aplicar 
justicia. El 17 de agosto de 1996, Carmen le 
dijo a Bacigalupo:

Visité a la señora juez de Santiago 
en una visión… Tenía la cabeza 
hinchada de orgullo, y los mapuche 
sufrían en su tribunal a causa de su 
ley wingka [no mapuche]… Envié 
un wayrao para domarla, para que se 
volviera humilde… Sufrirá mucho 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          35

y entonces aprenderá a practicar el 
Azmapu… su propia ley la traicio-
nará… las fuerzas internacionales la 
ayudarán (comunicación personal, 
17 agosto 1996).

Carmen afirma que visitó a Karen en forma de 
pájaro wayrao para “domar” su arrogancia. Una 
vez que Karen sufriera en carne propia la injus-
ticia de la ley chilena, valoraría a Azmapu y lo 
incorporaría a su forma de hacer justicia en los 
tribunales de Pucón y Villarrica. Carmen afirmó 
que la ley chilena traicionaría a Karen, pero que 
las “fuerzas internacionales” la ayudarían. El ra-
zonamiento de Carmen de recurrir a las “fuerzas 
internacionales” no es inusual entre los mapuche, 
ya que entienden que las percepciones de la co-
munidad global como pluralista y multicultural 
tienen más peso que las del Estado chileno. Por 
ejemplo, la machi Francisca Kolipi le pidió a 
Bacigalupo que escribiera una versión en inglés 
de su “biblia chamánica” para legitimarse a sí 
misma y sus habilidades en la economía global 
del poder, que va mucho más allá de las percep-
ciones discriminatorias del Estado chileno sobre 
los mapuche y las machi (Bacigalupo, 2016a:27). 
La experiencia visionaria de Atala surgió en un 
contexto difícil. Llevaba un año y medio tra-
bajando intensamente en el juzgado de Pucón 
cuando los mapuche de la zona se quejaron de 
que sus casos no se habían resuelto correcta-
mente porque la forma de juzgar de Karen era 
demasiado estrecha y hegemónica y no tenía en 
cuenta el Azmapu. El marido de Karen, Jaime 
López, un abogado que trabajaba en comunida-
des mapuche, y Bernardo Naminao Llanquín, 
su oficial de sala mapuche, explicaron a Karen 
el contexto cultural de las demandas mapuche 

de justicia, que eran muy diferentes de lo que 
permitía la ley chilena. Esto provocó una impor-
tante tensión en la vida profesional y personal 
de Atala, produciendo la visión.
Cuando Bacigalupo entrevistó a Karen en 2007, 
Karen explicó que había cambiado para siempre 
la noche del 17 de octubre de 1995, cuando tuvo 
una visión de un prendedor de plata de mujer 
mapuche, o trafpelalkusha, que se convirtió en 
un enorme pájaro de los pantanos, un wayrao 
que se hacía llamar el “espíritu mapuche”. Ella 
interpretó esta visita como una “visión mágica 
sobre cómo hacer justicia”:

Esa noche me quedé dormida al 
lado de Jaime, que había tomado 
pastillas para dormir y roncaba. 
Sentí algo que me hizo abrir los 
ojos, y estaba entre despierta y 
dormida, y no podía mover los bra-
zos. Estaba como poseída. Sentí un 
sonido en mi cabeza. Primero fue el 
sonido de voces, y vi una luz blanca 
que venía por el techo del pasillo 
hacia mi dormitorio. Me quedé ató-
nita. La luz giraba y se hacía cada 
vez más grande. Y empecé a oír el 
tamborileo del kultrun de machi, 
tun, tun, tun, golpeándome en la ca-
beza, y me quedé petrificada. Cerré 
los ojos, pero una voz me dijo en 
español: “Mírame, soy el espíritu 
mapuche”. Abrí los ojos, y la luz 
blanca se había transformado en un 
trafpelalkusha que tenía calaveras 
colgando. Y repetía: “Mírame, soy 
el espíritu mapuche”. Y entonces 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



36								             

la luz blanca se transformó en un 
enorme pájaro blanco con alas 
enormes y un pico largo y curvado. 
Era muy fuerte. Siempre fui respe-
tuosa con el mundo de la magia, 
pero no lo entendía y tenía miedo 
(Entrevista con Bacigalupo, 10 de 
julio de 2007).

Como Karen es católica y esta era su primera 
vez viviendo en el Sur de Chile, puesto que 
había vivido en Santiago y en el Norte Gran-
de, no tenía ninguna relación previa con la 
comunidad mapuche, le pidió al machi Genaro 
Queupukura que le interpretara su visión. Su 
hija tradujo para Karen: 

El pájaro que describes es un 
wayrao, que es el mensajero de las 
machi que aparecen y despliegan 
sus alas para hacer demandas, ame-
nazas o causar mal. Los espíritus 
mapuche te están juzgando... no 
están contentos con tu justicia. No 
viniste aquí como burócrata para 
calentar asiento y pasar el tiempo 
antes de conseguir un ascenso en 
otro lugar. Tienes que cambiar tu 
forma de hacer justicia. Tienes que 
ser cuidadosa en tu trabajo porque 
tu propio tribunal traicionará quién 
eres realmente. Las calaveras de 
los trafpelalkusha significan trai-
ción (Entrevista con Bacigalupo, 
19 de julio de 2007).

Genaro esencialmente le dijo a Karen que el 
pájaro wayrao exigía que ella comenzara a 

aplicar un tipo diferente de justicia –una que 
incorporara el derecho consuetudinario ma-
puche, conocido como Azmapu (Cloud, 2009; 
Melin Pehuen et al, 2016; Villegas Díaz y Mella 
Seguel, 2017). Genaro también predijo que el 
sistema de justicia chileno traicionaría “lo que 
realmente eres”, es decir, la sexualidad lésbica 
latente de Karen, que emergería públicamente 
en 2003 cuando Emma se mudó con ella y sus 
hijas. 
La visión de Karen fue única en el sentido 
de que creó una intimidad emocional con un 
espíritu machi que inició una crisis espiritual 
tanto a nivel profesional como personal. Esto 
transformó su identidad sexual y su forma 
de hacer justicia en la jurisdicción de Pucón. 
Karen explica: 

Después de tener esa visión, no 
estaba bien. Todo cambió. Mi vida 
no tenía sentido. Cuando sentí esa 
luz y ese pájaro enorme encima 
de mí que decía: “Escúchame, soy 
el espíritu mapuche”, sentí que 
algo me poseía. Y fue entonces 
cuando empecé a cuestionarme mi 
sexualidad. Mi identidad cambió 
y supe que no podía seguir así. 
En 1998, reconocí mi identidad 
como lesbiana y en 2002, durante 
mi proceso de separación, empecé 
a ver a Emma, y todo cambió. Mi 
nueva identidad como lesbiana se 
convirtió en un escándalo público 
y la Corte Suprema de Chile me 
traicionó. Alegaron que por ser 
lesbiana no podía ser una buena 
madre y me quitaron la custodia 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          37

de mis hijos (Entrevista con Baci-
galupo, 26 de marzo de 2013).

Fui elegida para tener esta visión 
en 1995 y vivir esta injusticia de 
la ley chilena porque soy fuerte. 
Fui a ver a una vidente gnóstica no 
mapuche que trabajaba con el pén-
dulo, y ella me dijo que mi energía 
era la de una mujer guerrera de luz 
que mueve energías para las causas 
más nobles. Esa era mi esencia. Mi 
destino era cambiar la forma de 
hacer justicia en Pucón para ayudar 
a los mapuche oprimidos. Mi lucha 
era por el pueblo mapuche. Cuan-
do comencé las batallas legales 
por mis hijas, comprendí que esa 
era también mi lucha y una lucha 
por las minorías sexuales en Chile 
(Entrevista con Bacigalupo, 10 de 
julio de 2007).

Karen y su entonces pareja Emma de Ramón 
son mujeres poderosas que custodian la autor-
idad legal de la sociedad chilena dominante, 
contra la que muchos mapuche han luchado. 
En la época de la visión de Karen, Emma 
gestionaba documentos oficiales sobre los 
mapuche en el archivo nacional de Temuco, 
mientras que Karen interpretaba la legislación 
chilena para impartir justicia en casos mapuche 
en el tribunal de Pucón. Pero ambas mujeres 
fueron discriminadas y marginadas después 
de reconocerse como lesbianas en la sociedad 
patriarcal chilena. Machi Carmen y Genaro 
insinúan semejanzas entre la futura traición 
contra Karen por parte de la justicia chilena y 

las traiciones que los mapuche habían sufrido 
en el pasado a manos de la ley chilena, utilizada 
para expropiar sus tierras y discriminar su pueb-
lo, sus matrimonios poligínicos y sus géneros y 
sexualidades machi no normativos. Y esta ex-
periencia, junto con su visión y transformación 
espiritual, dio a Karen una nueva perspectiva 
del mundo que desafiaba las concepciones 
hegemónicas chilenas. 
Las ideologías hegemónicas de los coloni-
zadores españoles cristianos (1606-1810), 
y posteriormente de los colonos chilenos 
(1810-presente), construyeron a los cuerpos 
de machi, sus identidades co-genéricas y 
sexualidades no normativas y sus prácticas 
espirituales como antinaturales, perversas y 
salvajes, vinculándolas con la sodomía, la bru-
jería y la adoración del diablo. Para afirmar su 
jurisdicción sobre las tierras, los espíritus y las 
personas indígenas, los colonos estructuraron 
su autoridad religioso-política por encima y 
en contra de las soberanías religioso-políticas 
articuladas y encarnadas en contraposición por 
las naciones indígenas (Klassen, 2018:110, 
114). Diferenciar entre el orden social patriar-
cal de los colonos cristianos heterosexuales y 
el “caos co-genérico y sexualmente diverso de 
la brujería indígena” se convirtió en una forma 
hegemónica de controlar los límites entre quie-
nes supuestamente tenían el derecho divino de 
gobernar y poseer propiedades y quienes eran 
supuestamente salvajes ignorantes de Dios, la 
ley y la propiedad, que necesitaban ser con-
quistados y evangelizados (Bacigalupo, 2004a, 
2007:111-39). Aunque hoy en día muchos 
mapuche, incluida la machi, son nominalmente 
católicos y tienen concepciones complejas de la 
ley y el territorio, las percepciones dominantes 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



38								             

en Chile sobre los géneros y las sexualidades no 
normativos sólo empezaron a cambiar en 2004, 
cuando Karen demandó al Estado chileno ante 
la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
por discriminarla debido a su homosexualidad. 
Aunque Karen no tuvo el tipo de visión que la 
llevó a convertirse en machi, existen parale-
lismos entre su experiencia y la de las machi. 
Las machi iniciadas experimentan sueños y 
visiones transformadoras, adquieren sexualida-
des no normativas e identidades de co-género 
–moviéndose desde y entre las polaridades 
masculina y femenina o combinándolas- y se 
identifican como viejas y jóvenes al mismo 
tiempo. Al asumir estas diferentes identidades 
y guiadas por Azmapu, las iniciadas machi com-
prenden plenamente el mundo desde diferentes 
posicionalidades y transforman el mundo ma-
puche de la enfermedad y la desgracia hacia la 
salud y el bienestar, aplicando la justicia moral 
más allá de las limitaciones de la ley chilena 
(Bacigalupo, 2001, 2004b, 2007, 2014, 2016a).
De forma similar a la experiencia de las inicia-
das machi, la identidad como lesbiana latente 
de Karen se desató tras su visión; adquirió una 
nueva perspectiva del mundo como minoría 
sexual privada de sus derechos, considerada no 
apta para ser juez por el tribunal de Temuco e 
incapacitada para ser madre por la Corte Supre-
ma chilena. Aunque Karen siempre cuestiono 
su sexualidad, lo reprimió y siguió el mandato 
patriarcal hasta que tuvo su visión que gatillo 
una transformación tanto en su visión de mundo 
como en su sexualidad. Al igual que la machi, 
Karen adoptó la justicia chamánica, el espíritu 
de la ley y el Azmapu como factor rector de 
su vida y su práctica. Fue más allá de las limi-
taciones formales de la ley chilena, imbuida 

de valores católicos que discriminaban a los 
mapuche, practicando el espíritu de la ley y el 
Azmapu, involucrando resoluciones con mapu-
che de Pucón y Villarrica antes de justificar sus 
decisiones en términos legales chilenos forma-
les. Karen interpretó su experiencia de forma 
similar a la de la machi después de haber leído 
el libro de Bacigalupo de 2001, así como dos 
de sus artículos (Bacigalupo, 2004a, 2004b).  En 
2013, Karen sostenía: “Al igual que las machi 
pueden cambiar su sexualidad y su visión del 
mundo cuando se inician como machi, eso es 
lo que me pasó a mí cuando tuve la visión” (en-
trevista con Bacigalupo, 26 de marzo de 2013). 
Los relatos de las machi sobre la apropiación de 
la ley chilena mediante la cooptación y trans-
formación de Karen, su representante legal, 
son ejemplares: otros pueblos indígenas han 
experimentado visiones y han trabajado con 
el sistema jurídico nacional e internacional a 
través del marco de la religión y las culturas 
indígenas de la mejor forma que han podido. 
Pero en este caso, las machi se negaron a ad-
aptarse al sistema jurídico chileno. En cambio, 
habilitaron el espíritu de la ley cooptando el 
cuerpo y el espíritu de una funcionaria judicial 
no mapuche, haciéndole sufrir en carne propia 
la privación de derechos a manos de la ley 
chilena (por ser una minoría sexual) para que 
se comprometiera con el espíritu de la ley. Esto 
implicaba practicar el derecho consuetudinario 
Azmapu, encarnar la justicia chamánica y los 
géneros/sexualidades variantes, y dejarse lle-
var por la justicia chamánica para desafiar al 
sistema jurídico chileno. Aunque invisible en 
los documentos judiciales, la transformación 
provocada por la visión de Karen y la postura 
moral de la justicia chamánica se convirtieron 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          39

en motores centrales de su práctica para impar-
tir justicia para los mapuche en los tribunales 
chilenos. 

Justicia chilena y cultura mapuche

La relación entre el pueblo mapuche y la jus-
ticia estatal chilena es tanto de dependencia 
como de emancipación. Por un lado, los ma-
puche han estado subordinados a un sistema 
legal que les ha sido impuesto y, por otro, la 
ley chilena sigue siendo utilizada como medio 
para reivindicar sus derechos y luchar contra 
la impunidad. Muchos mapuche utilizan la ley 
chilena para expresar y resolver conflictos de 
tierras entre personas de la comunidad y para 
denunciar a terratenientes y empresas fores-
tales no mapuche por usurpar sus tierras. Un 
momento clave en la formación de la relación 
entre los mapuche y el derecho chileno fue la 
fundación de las reservas indígenas a finales del 
siglo XIX, cuando el estado otorgó a los jefes 
de comunidades títulos de merced, creando la 
“ficción legal” de la propiedad comunal (Stu-
chlik, 999:227). A partir de este momento, para 
proteger o reclamar sus tierras, los mapuche 
dependerían del lenguaje, terminologías, ruti-
nas y lógicas de la burocracia chilena. La crea-
ción, a principios de la década de 1930, de los 
Juzgados de Indios para resolver las disputas 
relacionadas con las tierras indígenas marcaría 
aún más la experiencia mapuche de la justicia, 
caracterizada por procesos largos y dilatados 
que generalmente no producían resultados. 
Paralelo a ello, se va desmarcando otro tipo 
de experimentación del sistema jurídico chile-
no, a través de la comparecencia de personas 

mapuche en los tribunales estatales, situación 
constatada de forma temprana en archivos 
judiciales (León, 2001). A principios del siglo 
XX, varios autores plantearon su preocupación 
por la inconveniencia de juzgar a personas de 
otras culturas en tribunales chilenos (Mars-
hall, 1917; Pedernera, 1941; Solís Mansilla, 
2001). Los interrogantes levantados por estos 
autores en torno a la responsabilidad penal 
del indígena van a constituir las bases de las 
primeras sentencias conocidas en materia de 
absolución por razones culturales. El primer 
caso conocido (en 1953) fue el de “la muerte 
de la bruja” (Skewes, 1999), cuando una mujer 
de una comunidad de Liquiñe (Panguipulli), 
aconsejada por una machi, mató a su abuela, 
pensando que la anciana era responsable de 
la repentina muerte de su bebé (4). Durante 
el juicio, la mujer aludió a sus visiones y a su 
ritual de chupar la sangre de su abuela para pro-
tegerse de la brujería. Un experto antropólogo 
afirmó que las creencias y supersticiones de la 
acusada al ser compartidas en “la comunidad 
primitiva” eran consideradas como legítimas 
para luchar contra la brujería. La acusada fue 
absuelta considerando que había sido impul-
sada por una fuerza irresistible (5). Otro caso 
notorio fue el “sacrificio de Puerto Saavedra” 
en el contexto del tsunami de 1960, cuando un 
niño de cinco años fue descuartizado y arrojado 
al mar durante un ritual de las comunidades ma-
puche cerca del lago Budi, en un esfuerzo por 
calmar las aguas. Los nueve acusados fueron 
absueltos porque el tribunal consideró que no 
podían actuar racionalmente de acuerdo con la 
situación de miedo y su “estado cultural” (6). 
En ambos casos, los tribunales coincidieron en 
que los acusados cometieron estos delitos, des-

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



40								             

de la perspectiva de los acusados, por razones 
de fuerza mayor y, por lo tanto, no se les podía 
imputar responsabilidad penal. En estos dos 
casos, los mapuche fueron vistos a través del 
prisma de su supuesto “primitivismo” y con-
siderados como niños o irresponsables. Como 
han argumentado Comaroff y Comaroff (2004), 
la práctica de la diferencia en las sociedades 
poscoloniales reconoce la costumbre indígena, 
pero la considera “peligrosa” e “irracional”. 
Estas percepciones siguen siendo utilizadas 
por muchos abogados chilenos para abordar la 
cultura indígena en los tribunales. El uso que 
Karen hizo del Azmapu y la agencia que otorgó 
a las autoridades mapuche para resolver sus 
propias disputas en los tribunales de Pucón, allá 
por 1995, fue novedoso en su momento porque 
primaba entonces un orden legal monocultural 
y positivista, a pesar de la aprobación de una 
incipiente Ley Indígena en 1993 que reconocía 
la costumbre como fuente de derecho. 
La convención constitucional de 2021-2022 
incorporó un gran número de demandas ma-
puche, en particular la posibilidad de resolver 
ciertos conflictos mediante el reconocimiento 
de su propio sistema de justicia. Esta propues-
ta fue finalmente rechazada en septiembre de 
2022, pero este proceso abrió sin embargo la 
posibilidad de un pluralismo jurídico en Chile 
(Nash Rojas, 2022). Los mapuche, no obstante, 
tienen una forma paralela de practicar el espí-
ritu de la ley a través de la chamanización de 
los documentos legales. 

Chamanizar documentos jurídicos 

Los mapuche entienden que los coloni-

zadores han creado leyes, aplicadas por docu-
mentos oficiales como títulos de propiedad y 
mapas, para facilitar el despojo colonial de las 
tierras indígenas, el proyecto de modernización 
en curso del Estado y su esfuerzo por contro-
lar y “civilizar” al pueblo mapuche (Mallon, 
2009), que incluye la abolición del carácter 
comunal de las reservas y la práctica del dere-
cho consuetudinario (Bacigalupo, 2014:653; 
Bengoa, 1999:59). Muchos ven estas prácti-
cas legales como evidencia de la complicidad 
entre colonos, policías, jueces y el gobierno 
chileno. La ley incluye la capacidad de infligir 
daño, pero debido a que es un producto del 
Estado, existe una ambivalencia real por parte 
de los observadores indígenas en torno a su 
valor moral (Walker, 2015:55). El fracaso del 
sistema judicial chileno para investigar las 
demandas mapuche contra poderosos colonos 
o para resolver disputas internas da testimonio 
de la marginación de los mapuche dentro de la 
ley chilena y los discursos de poder y política 
(Bacigalupo, 2016a:141-44). 
En toda América Latina, el conflicto chamánico 
se desarrolla en la esfera archivística y judicial 
para desafiar este despojo colonial. Los pueblos 
indígenas vinculan chamanismo y derecho, 
ritual y violencia, vengándose a través de la 
contra brujería contra los colonizadores que 
les arrebataron sus tierras (Bacigalupo, 2014, 
2016a; Platt, 1992; Salomon, 1983; Walker, 
2015). En este ámbito, los indígenas “se apro-
pian de las formas del discurso jurídico europeo 
para obligar a los colonizadores en sus propios 
términos” (Platt, 1992:144). Algunos sostienen 
que el chamanismo sólo ofrece un conjunto 
fragmentado de prácticas al servicio de indi-
viduos particulares y pequeños grupos, y que 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          41

los indígenas adoptan cada vez más el derecho 
externo, que personifica el proceso centraliza-
dor del Estado y su monopolio de la violencia 
(Walker, 2015). Aunque la visión de Karen era 
una amenaza y una advertencia, no un caso de 
brujería, Karen sufrió los prejuicios homofóbi-
cos y la traición en las interpretaciones de la ley 
por parte de los jueces chilenos de una manera 
muy similar a la que sufrieron los mapuche en 
el sistema judicial chileno. Quienes practican 
la brujería o la contra brujería son intocables 
en el sistema judicial chileno porque la brujería 
no es un delito. Pero, de hecho, los mapuche 
consideran las similitudes entre las técnicas de 
contra brujería y la elaboración de documentos 
legales para utilizarlos contra los colonos que 
han usurpado sus tierras. Mediante la contra 
brujería, los mapuche pretenden participar en 
pie de igualdad en los poderes del Estado y arre-
batar sus tierras a los colonos. El longko (líder 
de la comunidad) Domingo Katrikura señaló: 
“Necesitamos que nuestros nietos conozcan los 
documentos y controlen los papeles para que 
podamos proteger nuestras tierras y tradiciones 
ancestrales y tomar el poder del wingka” (en-
trevista con Bacigalupo, 16 de junio de 2007). 
El mapuche Alejandro Huenchuñir añadió: “Lo 
que nos hicieron los wingka y los gringos fue 
brujería. Ahora les devolvemos su brujería” (8 
de junio de 2010) (Bacigalupo, 2016a:141-42). 
Los poderes de las machi se han convertido 
en una fuerza moral unificadora y reguladora 
para los mapuche, dándoles un sentido de la 
justicia basado en la comprensión única que 
tienen las machi del poder necesario para re-
sistir al Estado chileno moderno. Pasando por 
alto las ideologías de los partidos políticos, 
las concepciones de las machi del poder y la 

justicia se alinean con los ideales panmapuche 
dirigidos a recuperar las tradiciones, la historia 
y las tierras ancestrales habitadas por espíritus 
del bosque (Bacigalupo, 2004c, 2007). Estos 
discursos chamánicos unen a mapuche de di-
ferentes partidos políticos, clases y posiciones 
sociales bajo un mismo derecho consuetu-
dinario. Por lo tanto, el chamanismo puede 
fortalecerse paradójicamente en momentos 
de mayor colonialismo y represión estatal, no 
sólo porque las fuerzas centralizadoras están 
más necesitadas de desestabilización (Thomas 
y Humphrey, 1994), sino porque los indígenas 
buscan formas alternativas de justicia (Baci-
galupo, 2004c, 2007). La jurisdicción espiritual 
de las machi sigue dando forma a la política 
mapuche. Dillehay (1985) y Bacigalupo (2007) 
han demostrado que las machi tienen autoridad 
espiritual, moral y judicial y, en la medida en 
que representan las fuerzas del bien y controlan 
las fuerzas del mal en nombre de la comunidad 
ritual, desempeñan un papel político. 
Las machi también han extendido la ideolo-
gía de la brujería al ámbito del poder legal y 
político no mapuche, otra forma de “justicia 
chamánica”. Los mapuche manipulan subrep-
ticiamente los documentos burocráticos de la 
colonización (documentos oficiales de tenencia 
de la tierra, mapas y sentencias judiciales que 
favorecen a los colonos) a través de medios 
rituales para revertir lo que perciben como 
la brujería del Estado y los tribunales en la 
toma de sus tierras (Bacigalupo, 2014:654, 
2016a:141-44). Estas se convierten en “trans-
cripciones ocultas” (Scott, 1990) que impugnan 
el poder de los colonos y el Estado. Las machi 
fuman y cantan sobre documentos de títulos 
de propiedad, mezclando el pasado –cuando 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



42								             

se produjeron estos documentos- y el presente 
para recuperar las tierras que han perdido. De 
este modo, aprovechan el poder de los docu-
mentos legales en beneficio de la comunidad 
(Bacigalupo, 2014:654, 2016a:141-44). Esta 
“justicia chamánica” es una estrategia para 
cambiar la historia aprovechando el poder de 
los textos oficiales en beneficio de la comuni-
dad. Las machi también envían contra brujería 
a los colonos que les han quitado sus tierras y 
a los jueces que apoyan a los colonos en los 
tribunales, robándoles y manipulando una ser-
villeta usada o una prenda de vestir, o dándoles 
comida con sustancias nocivas. 
Las elites políticas chilenas y los colonos, 
al igual que otros en América Latina, han 
utilizado narrativas de cultura, integración y 
terrorismo para socavar la justicia chamánica, 
las reivindicaciones territoriales de los pue-
blos indígenas y sus demandas de derechos 
colectivos y culturales (Jackson y Warren, 
2005; Mallon, 1996; Richards, 2013). Debido 
a que estas nociones alternativas presentadas 
en la justicia y el poder chamánicos son tan 
amenazantes para el sistema judicial y otras 
estructuras políticas, el Estado chileno ha eti-
quetado a muchas machi como “terroristas” 
y los ha encarcelado. Por ejemplo, la machi 
Francisca Linconao fue acosada, humillada y 
acusada de poseer armas utilizadas en un ataque 
“terrorista” contra la familia descendiente de 
colonos suizos Luchsinger, sin ninguna prueba 
(BioBio Chile, 2013). Otras machi, entre ellas 
Millaray Huichalaf y Tito Cañulef, han sido 
encarceladas por protestar contra la construc-
ción de represas hidroeléctricas en lugares con 
sagrados mapuche (País Mapuche, 2013). La 
justicia chamánica es claramente una amenaza 

para el Estado. Su aspecto más amenazador lo 
constituye su práctica encarnada y personaliza-
da, que puede poseer y transformar a personas 
con poder jurídico, como Karen Atala.

Aplicando el espíritu de la Ley: La discreta 
práctica del Azmapu de Karen en los tribu-
nales 

La aplicación por Karen del espíritu de 
la ley a través de la práctica indirecta del Az-
mapu fue beneficiosa para los mapuche en los 
tribunales de Pucón (1994-1998) y Villarrica 
(1999-2003), ya que les permitió resolver dis-
putas y llegar a acuerdos de restitución antes de 
que Karen los justificara en la ley estatal formal. 
Si bien la práctica del espíritu de la ley y la 
justicia chamánica de Karen no es evidente en 
los procedimientos de los tribunales de Pucón 
y Villarrica, ni en la Corte Suprema de Chile, 
ni en la Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos, donde Karen finalmente llevó su caso, 
ésta fue la fuerza motriz de su forma de aplicar 
justicia. El caso de Karen tiene menos impacto 
formal en el reconocimiento de los derechos de 
los pueblos indígenas y su propia juridicidad 
porque, en aquel momento, sólo podía aplicar 
el derecho consuetudinario indígena en los 
tribunales de forma indirecta y silenciosa, sin 
dejar huellas en el archivo. 
Después de su visión y transformación es-
piritual en 1995, Karen cambió su forma de 
interpretar y ejercer el derecho incorporando 
tanto el Azmapu como el sistema de tribunales 
y jueces respaldados por el poder coercitivo del 
Estado. Como secretaria judicial del Tribunal 
de Primera Instancia, Karen llevaba los expe-

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          43

dientes judiciales, prestaba juramento a testigos 
y jurados y, a menudo, asumía las funciones 
de juez. El derecho a la cultura es universal, 
pero su contenido exacto sigue siendo objeto 
de debate (Renteln, 2004:216). Karen respaldó 
los derechos culturales acogiendo el derecho 
consuetudinario mapuche siempre que no vi-
olara los derechos humanos internacionales o 
la legislación chilena (véase Poulter, 1998 para 
un argumento similar). Y empezó a actuar como 
portavoz de los grupos minoritarios mapuche 
en lo que Parekh (1996:264) denomina “con-
senso dialógico”: explicar a los representantes 
legales por qué las tradiciones que chocan con 
los valores sociales “operativos” dominantes 
son centrales, incluso deseables, para la vida 
de los grupos étnicos. 
Al utilizar el derecho consuetudinario mapuche 
arraigado en la tierra y el lugar, Karen otorgó 
a los mapuche el poder jurídico para resolver 
problemas y establecer sistemas de restitución; 
luego encontró la forma de justificar sus fallos 
recontextualizando los casos mapuche según 
la Ley Indígena aprobada en 1993 para pro-
teger los derechos culturales indígenas. Para 
ello contó con la ayuda de su oficial de sala 
mapuche Bernardo Naminao Llanquín, quien 
actuó como facilitador intercultural informal 
y traductor entre Karen, monolingüe hispano-
hablante, y los hablantes monolingües de ma-
pudungun que se presentaron ante el tribunal 
entre 1994 y 1998 (7). Karen explicó: 

Mi enfoque cambió, y empecé a 
valorar a los mapuche que venían 
a mi juzgado pidiendo justicia. En 
1993 se creó la Ley Indígena, pero 
se aplicó muy mal. Entonces... 

Empecé a aplicarla: Reconocí los 
matrimonios polígamos mapuche 
y di a las uniones mapuche que no 
habían pasado por un matrimonio 
civil el mismo reconocimiento que 
a los matrimonios civiles no map-
uche... Permití que los mapuche 
fueran escuchados en su propia 
lengua... Llamaba a mi asistente, 
Bernardo, y le pedía [a la famil-
ia] que hablara en mapudungun, 
y luego él me traducía. Les daba 
vergüenza, pero lo hacían. Y luego, 
cuando llegaba a una resolución, le 
pedía a Bernardo que se lo dijera 
en mapudungun. Y entonces ellos 
entendían... Estuve cuatro años en 
este tribunal de Pucón, y pasé a 
formar parte de sus vidas... Tam-
bién empecé a darme cuenta de 
cómo los mapuche se convertían 
en víctimas cuando vendían sus 
tierras o las arrendaban por no-
venta y nueve años a no mapuche 
que querían tierras junto al lago. 
Y empecé a mostrarles que había 
otras opciones además de vender 
sus tierras... Luego estuve un año 
como jueza del Juzgado de Pucón 
y cuatro como jueza en la ciudad 
de Villarrica (de Letras y luego 
Penal), a veinticinco kilómetros de 
Pucón, donde también apliqué el 
derecho consuetudinario mapuche. 
(Entrevista con Bacigalupo, 10 de 
julio de 2007)

Karen se dio cuenta que la abolición de las 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



44								             

comunidades en1979, durante la dictadura del 
general Augusto Pinochet (1973-1990), era 
otra forma de violencia infligida por la justicia 
chilena a los mapuche, y empezó a privilegiar 
la legislación oral y el derecho consuetudinario 
mapuche por sobre el derecho escrito en los 
tribunales de Pucón y Villarrica. 
Cuando Karen trabajó como secretaria ju-
dicial y jueza subrogante en el juzgado de 
Pucón entre 1994 y 1998, era imposible que 
los jueces reconocieran y aplicaran formal y 
abiertamente el Azmapu, ya que los tribunales 
aún operaban en el marco de una ley chilena 
monocultural (Hilbink, 2007). Revisamos las 
sentencias redactadas por Karen en su calidad 
de jueza subrogante, pero los expedientes sólo 
consignan las bases de la conciliación entre 
las partes. No detallan las negociaciones ni los 
procedimientos que Karen siguió para llegar a 
esos acuerdos, que en ese momento eran todos 
extrajudiciales. 
Sin embargo, la naturaleza escrita y no pública 
de los procedimientos de un solo juez en un 
tribunal de primera instancia como el de Pucón, 
y el poder otorgado a los jueces en este tipo de 
sistema legal no reformado (Hersant, 2022), 
permitía a estos jueces tener cierta discreción en 
la toma de decisiones sin ser cuestionados por 
una autoridad judicial superior. Como Karen 
indica en sus entrevistas, ella consideraba el de-
recho consuetudinario oral mapuche de manera 
discreta para resolver disputas entre mapuche 
antes de que terminaran en los tribunales. En 
sus fallos Karen justificaba, en términos del 
sistema legal oficial chileno, lo que el derecho 
consuetudinario mapuche había resuelto infor-
malmente. Karen señaló: “Les daba el poder 
del Estado para resolver los conflictos. No era 

una justicia desde arriba, sino una justicia desde 
dentro. Luego escribí los fallos de acuerdo con 
el sistema legal chileno oficialmente aceptado” 
(26 de marzo de 2013). Por ejemplo, reconoció 
los rituales matrimoniales mapuche como ma-
trimonio civil válido. Cambió la clasificación 
y la gravedad de ciertos delitos para permitir 
que las comunidades mapuche encontraran su 
propia solución, lo que normalmente implica-
ba dar al acusado la oportunidad de cambiar 
y restituir. Karen también aplicó atenuantes a 
la responsabilidad penal, o sentenció ciertos 
delitos y luego conmutó la pena por trabajos 
comunitarios o una multa, lo que está en con-
sonancia con la norma Azmapu de restitución.
La aplicación discreta del Azmapu por parte de 
Karen para resolver disputas en el juzgado de 
Pucón fue presenciada por dos mapuche que 
trabajaron con ella. Bernardo, el funcionario 
mapuche de la sala de audiencias, explicó cómo 
Karen practicaba el derecho consuetudinario 
mapuche en el tribunal de Pucón: 

Los miembros de la comunidad 
mapuche se peleaban por la tierra, 
por las corridas de cercos y por los 
derechos sobre las quebradas y los 
animales robados. La jueza pedía 
a los mapuche que hablaran entre 
ellos para que llegaran a un acuer-
do de buena fe. Y a veces llamaba 
al presidente de la comunidad y 
al longko (jefe de la comunidad) 
para que mediaran entre las partes 
y llegaran a un acuerdo. Luego se 
daban la mano en la misma sala. 
Yo iba a Reigolil, que está a unas 
seis o siete horas de Pucón, con la 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          45

policía y la jueza para constatar 
cómo se resolvían los robos de 
animales por acuerdo y los plazos 
para devolver el animal. El deman-
dante y el demandado firmaron 
sus declaraciones y su acuerdo 
en el juzgado. La jueza también 
aplicó la Ley Indígena en Pucón. 
Había un no mapuche de apellido 
Martínez que había usurpado las 
tierras de un mapuche de apellido 
Painenahuel. La jueza extraditó al 
usurpador, que tuvo que indemni-
zar a Painenahuel. La jueza falló 
conscientemente para no perjudicar 
a los mapuche y llegar a acuerdos 
y reparaciones, que es nuestro ca-
mino. (Entrevista con Bacigalupo, 
17 de enero de 2019)

Añadió Pamela, la secretaria y procuradora 
mapuche del abogado Edmundo Figueroa en 
el juzgado de Pucón: 

Tenía una buena relación con los 
mapuche que acudían al juzgado 
y les inspiraban confianza. Cuando 
había un conflicto, la señora Karen 
llamaba a la persona que tenía au-
toridad en ese sector o comunidad 
–un presidente, un líder- y la autor-
idad decidía cómo se iba a resolver 
el problema, y las partes acataban. 
Los conflictos se resolvían de la 
mejor manera posible para no lle-
gar a un juicio que costaría mucho 
dinero al demandante y al deman-
dado. (Entrevista con Bacigalupo, 

18 de enero de 2019) 

Cuando Karen terminó su período en el Tribu-
nal Oral Penal de Villarrica en 2003, el sistema 
de justicia penal chileno ya estaba pasando por 
una gran reforma procesal penal: los tribunales 
del sur del país comenzaron a hablar nuevamen-
te de la cultura indígena como una razón para 
absolver a los acusados. Estas estrategias de 
defensa cultural (Renteln, 2004) incluyeron la 
categoría de “error culturalmente condiciona-
do”, según la cual la cultura lleva al individuo 
a “actuar erróneamente” sin considerar que 
el “error” mismo es definido por la cultura 
jurídica dominante (Briones, 2018; de Maglie, 
2012; Millaleo, 2016; Villegas Díaz, 2012). 
Como han argumentado Comaroff y Comaroff 
(2004), el sistema de justicia monocultural en 
los Estados poscoloniales a menudo replantea 
las impugnaciones “culturales” como “error” 
o “locura” del Otro indígena, pero también 
da lugar a una gramática de la diferencia que 
desafía el universalismo liberal y cambia los 
términos en los que se experimentan, entienden 
y negocian las realidades poscoloniales. 
A medida que la reforma de la justicia penal 
comenzó a afianzarse, la cultura mapuche 
emergió en los debates judiciales, y en 2003 
se creó una defensoría pública especializada 
para los acusados mapuche. Esta oficina y la 
fiscalía también asignaron interpretes formales 
bajo la figura de facilitadores interculturales 
que desempeñaron las funciones que Bernardo 
había ejercido extraoficialmente entre 1994 
y 1998 en el tribunal de Pucón. Pese a esto, 
los tribunales todavía no valoran la cultura de 
forma coherente, ya que los jueces y abogados 
interpretan el artículo 54 de la Ley Indígena 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



46								             

con gran libertad y sólo aplican a medias el 
Convenio sobre Pueblos Indígenas y Tribales 
(Convenio 169 de la OIT) (8). Sin embargo, 
se ha podido ver la invocación de la cultura 
mapuche en diversos procesos  y veredictos 
legales y en variados ámbitos: la importancia 
del territorio en todas sus dimensiones; la no 
consideración de las reclamaciones de las co-
munidades indígenas como “criminales”; (9) 
el uso del derecho consuetudinario indígena 
como mecanismo legítimo para la resolución 
de conflictos; (10) la intervención de entidades 
espirituales en los delitos imputados (11); y el 
estatus de la autoridad tradicional indígena de 
las personas acusadas (12). Todos estos ámbitos 
reflejan la preocupación mapuche por preservar 
un orden cósmico y social armónico. Dado que 
la práctica del pluralismo jurídico y el reconoci-
miento de los derechos indígenas siguen siendo 
débiles en Chile (Le Bonniec, 2023), la justicia 
chilena ha venido resolviendo las controversias 
legales que involucran a indígenas recurriendo 
al concepto de “error culturalmente condicio-
nado” para eximir de responsabilidad penal a 
las personas mapuche imputadas. 
Por otra parte, las ontologías indígenas y la 
relación explícita entre los mapuche y su tierra 
están siendo reconocidas en los litigios sobre 
propiedad ante los tribunales civiles. En 2009, 
la machi Francisca Linconao se convirtió en la 
primera defensora de los derechos indígenas en 
Chile en invocar con éxito el Convenio 169, 
cuando hizo una demanda judicial para impedir 
que una empresa talara un bosque donde ella 
obtuvo sus poderes y donde sacaban plantas 
medicinales adyacente a su comunidad. El 
tribunal reconoció el daño medioambiental y 
espiritual causado a un menoko (manantial) 

donde la machi recolectaba sus plantas medi-
cinales (lawen). Desde entonces, el Convenio 
169 se ha invocado en varias demandas civiles 
relacionadas con el impacto en lugares de im-
portancia sociocultural, así como en recursos 
de protección en las cortes de apelaciones. 
Nada de esto fue posible durante el tiempo que 
Karen permaneció en los tribunales de Pucón 
y Villarrica. El poder de las fuerzas invisibles 
que actuaron en la vida de Karen revela las 
limitaciones del sistema judicial, sus archivos 
y estándares de evidencia asumidos por un 
sistema judicial racional. La práctica indirecta 
del Azmapu por parte de Karen era invisible en 
los documentos judiciales chilenos de la misma 
manera que la justicia chamánica es invisible 
en el sistema judicial mapuche y chileno, pero 
sigue dándole forma. La justicia chamánica que 
surgió en la visión de Karen se transformó en 
el poder que la indujo a practicar el espíritu de 
la ley y el Azmapu y a hacer pública su homo-
sexualidad latente, lo que la llevó a perder a 
sus hijas en los tribunales chilenos. La justicia 
chamánica fue también la fuerza que le permi-
tió luchar por la justicia en los homofóbicos 
tribunales chilenos. 

El caso de la custodia de las hijas de Karen 
Atala 

El 3 de mayo de 2003, el juez del juzga-
do de menores de Villarrica concedió provisio-
nalmente la custodia de las tres hijas de Karen, 
de tres, cuatro y ocho años, a su padre, sin 
audiencia y sin que se hubiera recabado prueba 
alguna (CIDH 2010: punto 48). El tribunal apli-
có normas sociales y familiares heterosexuales 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          47

(Beltrán Puga, 2011; Miles, 2017) e invocó te-
mores infundados sobre la homosexualidad. La 
Corte de Apelaciones de Temuco también había 
realizado una investigación disciplinaria ilegal 
sobre la vida privada de Karen, determinando 
que la reputación de la profesión jurídica y su 
orientación sexual lesbiana eran incompatibles 
(CIDH 2010: ítems 44-46; CIDH 2012: ítems 
219-22). El juez concluyó que la identidad se-
xual y la relación lésbica de Karen dañaban su 
imagen, así como la del poder judicial. 
Al final, el juez que decretó la tuición provisoria 
a favor del padre, fue recusado y la causa de 
tuición se radicó en la Secretaria letrada, quien 
el 18 de diciembre de 2003, dictó sentencia 
rechazando las pretensiones del padre sobre la 
custodia y dictaminando que las niñas debían 
permanecer con su madre, como eran sus de-
seos. La jueza argumentó que la orientación 
sexual de Karen no era un impedimento para 
una maternidad responsable ni un peligro para 
la moralidad de las niñas, que no había pruebas 
de que la presencia de Emma fuera perjudicial 
para las niñas, que la homosexualidad no es una 
patología, que los niños criados en familias ho-
mosexuales no sufren desventajas psicológicas 
y sociales, que no había pruebas de maltrato a 
las niñas por parte de su madre, que Karen y 
Emma no tenían enfermedades de transmisión 
sexual, que las niñas no habían sufrido dis-
criminación y que las niñas habían expresado 
su deseo de vivir con su madre (CIDH 2010: 
puntos 50-55). La Corte de Apelaciones de 
Temuco ratificó dicha sentencia, rechazando la 
apelación del padre demandante Jaime López.
En respuesta, el entonces marido de Atala, 
interpuso ante la Corte Suprema un recurso de 
queja, que es de carácter disciplinario, alegando 

abuso judicial porque la Corte de Temuco y el 
Juzgado de Villarrica apoyaban los derechos 
de la madre por encima de los derechos de las 
niñas, que, según argumentaba, sufrirían mental 
y socialmente si vivían con su madre lesbiana. 
Jaime López recurrió al Tribunal Supremo para 
arrebatarle las niñas a Karen, sabiendo que el 
Poder Judicial de Chile, homofóbico y católico, 
en su inmensa mayoría masculino, se pondría 
de su parte. Y así fue.
El 31 de mayo de 2004, la Corte Suprema dic-
taminó que Karen no era apta para ser madre 
porque era lesbiana y vivía con su pareja. Ade-
más, la Corte ignoró las leyes chilenas sobre 
custodia vigentes a la época, que establecían 
la preferencia de la madre en el cuidado de los 
hijos si los padres viven separados, e ignoró el 
deseo declarado de las hijas de permanecer con 
su madre. Dicho tribunal hizo suyos los argu-
mentos esgrimidos por el ex marido de Karen: 
que las hijas eran vulnerables al ostracismo y 
la discriminación por vivir en un hogar de les-
bianas sin la presencia del padre, lo que además 
crearía confusión sobre los roles sexuales y 
afectaría a su desarrollo; que las niñas corrían el 
riesgo de contraer enfermedades de transmisión 
sexual de la pareja de lesbianas; y que Karen 
era violenta y poco maternal (puntos 15, 17 y 
18 de la sentencia de la Corte Suprema de 2004; 
CIDH 2010: puntos 40, 41 y 47).
Karen argumentó que su sexualidad y la elec-
ción de su pareja no debían descalificarla como 
madre y que tanto el mensaje de su exmarido 
como la decisión provisional del tribunal de 
menores se basaban en supuestos patriarcales, 
en el desconocimiento del derecho a la identi-
dad no heterosexual y en el desprecio por los 
mejores intereses de sus hijas (CIDH 2010: 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



48								             

puntos 42, 49). Karen impugnó, por carecer 
de base racional y jurídica, seis percepciones 
sobre la paternidad homosexual respaldadas 
por el tribunal: (1) las niñas necesitan un pa-
dre en casa para ser criadas “correctamente”, 
independientemente del tipo de padre que sea; 
(2) la orientación sexual por sí sola define a un 
buen o mal padre; (3) las madres lesbianas que 
deciden tener pareja están anteponiendo sus 
propios deseos a las necesidades de sus hijos; 
(4) la orientación sexual de los padres afecta al 
desarrollo psicológico y a la orientación sexual 
del niño; (5) la convivencia homosexual está 
naturalmente relacionada con las enfermedades 
de transmisión sexual; y (6) la pareja homo-
sexual es un modelo inmoral que perjudicará 
a los niños (Ettelbrick, 2010; IACtHR, 2012: 
artículos 128, 180). 
Karen luchó contra la decisión del máximo tri-
bunal de la República y en noviembre de 2004 
llevó su caso ante la Comisión Interamericana 
de Derechos Humanos (CIDH). Subrayando 
las diferencias entre el concepto de derechos 
morales y legales que tenía el Estado católico 
chileno y el concepto que tiene el derecho 
internacional de los derechos humanos, Karen 
acusó a Chile de trato discriminatorio y de in-
jerencia arbitraria en su vida privada. Creada 
por la Organización de Estados Americanos 
(OEA) en 1959, la CIDH es una comisión 
autónoma que ofrece recomendaciones e in-
formes. Junto con la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos (Corte IDH), la CIDH es 
fruto de la Declaración Americana de los De-
rechos y Deberes del Hombre de 1948. Todos 
los miembros de la OEA, incluido Chile, reco-
nocen a la CIDH. Veinticinco países, incluido 
Chile, reconocen la jurisdicción de la CIDH, 

y sus decisiones son vinculantes en Chile. No 
obstante, el impacto de una decisión concreta 
de la CIDH dependería de si Chile introdujera 
cambios significativos en su código nacional 
de derechos civiles basándose en la sentencia 
del tribunal.
En 2010, la CIDH emitió finalmente un informe 
sobre la admisibilidad de la demanda de Karen 
ante la Corte IDH. La Comisión solicitó al tri-
bunal que condenara al Estado chileno por vio-
lar el derecho de Karen a un juicio justo y a la 
protección judicial, determinando lo siguiente:

La injerencia del Estado en la vida 
privada de Karen Atala fue arbitra-
ria, ya que la decisión de custodia 
se basó e n prejuicios discriminato-
rios impulsados por su orientación 
sexual, y no en una valoración 
objetiva de la capacidad de cada 
uno de los padres para ejercer la 
custodia de sus hijas. La decisión 
de cambiar el régimen de custodia 
existente no sólo interfirió arbitra-
riamente en una zona íntima de la 
vida de Karen Atala, el ejercicio 
de su orientación sexual, sino que 
también se inmiscuyó abusivamen-
te en su proyecto de vida familiar 
(CIDH 2010: punto 115)

El informe de la CIDH dio lugar a un juicio en 
2012 ante la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos en San José de Costa Rica. Este fue el 
primer caso ante todo el sistema interamericano 
sobre discriminación por orientación sexual para 
América Latina. En una sentencia histórica, 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          49

la Corte IDH dictaminó que el Estado laico 
chileno había violado el derecho a la igualdad 
de Karen Atala. La Corte también afirmó, por 
primera vez en la historia de Chile como a nivel 
Latinoamericano, que la orientación sexual y la 
identidad de género son categorías protegidas 
por la Convención Americana de DDHH y que 
la discriminación por esos motivos viola la éti-
ca del derecho internacional (Paúl Diaz, 2014; 
Salgado Álvarez, 2014). El tribunal concluyó:

Está proscrita por la Convención 
cualquier norma, acto o prácti-
ca discriminatoria basada en la 
orientación sexual de la persona. 
En consecuencia, ninguna norma, 
decisión o práctica de derecho in-
terno, sea por parte de autoridades 
estatales o por particulares, pueden 
disminuir o
restringir, de modo alguno, los 
derechos de una persona a partir de 
su orientación sexual. (Corte IDH 
2012: punto 91)

Este nuevo precedente protege a todos los 
progenitores homosexuales y con variantes de 
género, así por extensión a las machi, que sos-
tienen identidades co-genéricas, sexualidades 
diversas y un enfoque encarnado de la justicia. 
Según esta jurisprudencia, todos los tribunales 
de los países firmantes de las convenciones de 
derechos humanos y antidiscriminación de la 
OEA deberían estar ahora obligados a recono-
cer los derechos legales y sociales de los padres 
LGBT (CIDH 2018; Lauzon, 2019).
Existen paralelismos entre la justicia chamáni-

ca, la búsqueda invisible de la justicia moral 
para los mapuche a través de visiones, sueños y 
rituales, y la práctica del derecho en el tribunal 
internacional de derechos humanos. El derecho 
consuetudinario mapuche resuena gracias al 
reconocimiento del pluralismo cultural para 
las minorías sexuales y raciales en el derecho 
internacional de los derechos humanos.  En 
el 2011 Karen recurrió al Sistema de Justicia 
Interamericano porque se adopta una visión 
amplia y progresista de los derechos humanos 
de las minorías sexuales y los pueblos indí-
genas, estaba compuesto por jueces que en 
ese entonces eran progresistas y de países con 
pluralismo jurídico y cuenta con una relatoría 
sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas. 
La justicia chamánica y el Azmapu practica-
dos por Karen, una lesbiana no mapuche que 
forma parte del sistema judicial dominante, y 
su demanda legal ante la Corte Interamerica-
na abrieron la puerta a una mayor protección 
legal para quienes suelen ser descartados por 
el sistema jurídico.

Derecho, moral y religión en los tribunales 
chilenos 

Los Estados poscoloniales suelen ver 
el chamanismo o la brujería como fuentes ir-
racionales de desorden que socavan el Estado 
moderno racional, algo que el aparato judicial 
es incapaz de clasificar y controlar (Geschiere, 
2006). Sin embargo, tanto el chamanismo 
como el cristianismo conforman la ley, la mor-
alidad y los conceptos de justicia y autoridad 
en Chile, así como las formas en que éstos se 
desarrollan en un contexto legal. Irónicamente, 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



50								             

limitadas y limitantes. Como no es mapuche, 
Karen no podía haber presentado su caso ante 
tribunales mediante una reclamación de dere-
chos culturales como, en cambio, lo habría 
podido hacer una machi mapuche cuyo género 
y sexualidad hubieran sido transformados a 
causa de una visión. Karen tampoco quiso es-
tereotipar su caso asociándolo con sus roles de 
mujer y madre amparándose en la ley que pri-
oriza la custodia de la madre, del mismo modo 
que lo hace la Convención Belem do Pará. En 
lugar de intentar estas estrategias, Karen tomó 
la decisión de recurrir al discurso laico de los 
derechos a la igualdad de las minorías sexuales 
para combatir la discriminación que sufrió por 
su orientación sexual y vindicar sus derechos 
como madre lesbiana.
A pesar del papel central que su visión y su 
práctica del espíritu de la ley desempeñaron 
en sus propias adjudicaciones en el tribunal de 
Pucón y en su vida, Karen adoptó un discurso 
jurídico secular y puso de relieve las diferen-
cias entre el concepto de derechos morales y 
jurídicos católicos que tiene el Estado chileno 
y el del derecho internacional de los derechos 
humanos. En lugar de intentar una defensa 
cultural de una visión que le había dado el 
espíritu de una machi, Karen tomó la decisión 
estratégica de recurrir al discurso laico de los 
derechos humanos para reivindicar sus dere-
chos como madre lesbiana. 
La reticencia de Karen en este ámbito también 
habla de sus propias limitaciones conceptuales 
como funcionaria judicial que defendía un 
imaginario jurídico occidental secular a pesar 
de su propia transformación espiritual. Al 
igual que Max Weber (1958), Karen atribuye 
a la religión un tipo de autoridad diferente a 

las comunidades indígenas son colonizadas 
por abogados, académicos y políticos que las 
obligan a secularizar sus discursos para que 
sus reivindicaciones legales y políticas sean 
tomadas en serio; no obstante, los discursos 
“seculares” de la ley chilena se sustentan en la 
moral religiosa católica de sus practicantes, que 
viola los derechos de los ciudadanos. Al apelar 
a una noción externa de autoridad jurídica, 
Karen adoptó el argumento de los derechos 
humanos internacionales para contrarrestar 
esta colonización convencional. Aunque sus 
elecciones reconocieron la fuerza de las inter-
venciones de machi en su vida y su práctica del 
derecho consuetudinario en Pucón, en su propio 
juicio contra el Estado chileno hizo hincapié 
estratégicamente en la separación de la religión 
y la ley para desafiar la moral católica que dio 
forma a la decisión de la Corte Suprema chilena 
de negarle la custodia de sus hijas.
El caso de Karen pone de relieve la compli-
cada relación entre chamanismo, religión, 
moral, derecho y justicia, y muestra cómo los 
poderes de machi y sus identidades sexuales y 
de género asociadas pueden trabajar de forma 
invisible tras bastidores para producir normas 
universales de justicia similares, en cierto 
modo, a las de los tribunales internacionales 
de derechos humanos
Indudablemente, los tribunales considerarían 
“extraño” sostener que la visión de Karen pudo 
haber ocasionado una transformación tanto en 
su visión de mundo como en su sexualidad y 
haber incidido directamente en el juicio sobre 
la custodia de sus hijas. A pesar de la transfor-
mación como resultado de su visión, Karen 
ocupaba una posición controvertida como 
intermediaria cultural, dadas sus posibilidades 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          51

la racional porque aparentemente apela a una 
fuente de legitimidad distinta. Karen no podía 
ver el propio sistema legal como un sistema de 
creencia ni reconocer que ningún tribunal es 
realmente laico. Al no reconocer explícitamente 
su visión, aceptó las mismas dicotomías entre la 
religión y la ley que desafió en su experiencia 
de justicia chamánica y en su respuesta a los 
prejuicios católicos de los tribunales chilenos. 
Los tribunales chilenos ocultan sus funda-
mentos católicos afirmando que la ley tiene 
una autoridad racional (pero no una autoridad 
moral), que se hace cumplir mediante el mo-
nopolio de la violencia por parte del Estado y 
que se aplica a todos por igual y con justicia. 
El Estado laico es, en parte, una afirmación 
de la ciudadanía, que redefine y trasciende las 
prácticas diferenciadoras de los individuos 
articuladas a través de la clase, el género y la 
religión. Pero incluso en el Estado laico mo-
derno, la línea entre lo sagrado y lo laico no es 
fija, el lugar de la moralidad y la religión varía, 
y la línea es trazada y redibujada por quienes 
ejercen el poder moderno y quienes se resisten 
a él (Asad, 2003:5-6, 8). 
La religión interviene en la ley mediante la 
influencia católica hegemónica sobre la Corte 
Suprema chilena como también mediante la 
influencia chamánica, más marginal, pero “pro-
gresista” sobre una jueza no mapuche. La Corte 
Suprema chilena, con sus nociones patriarcales 
de familia y sus formas homofóbicas de domi-
nación basadas en las normas morales católicas, 
construyó a Karen como un sujeto transgresor 
no apto para la maternidad del mismo modo que 
condenó los matrimonios poligínicos mapuche 
y las identidades de co-género de machi (Baci-
galupo, 2007:123-29). Aunque Karen habilitó 

el espíritu de la ley y la justicia chamánica en su 
práctica jurídica en Pucón, criticó la influencia 
del cristianismo heterosexual patriarcal en el 
sistema judicial chileno:

Los valores morales y religiosos no 
deberían formar parte de nuestra 
legislación ni utilizarse para deter-
minar sentencias judiciales. Pero 
en Chile estamos plagados de leyes 
civiles basadas en nociones como 
“siempre que no atente contra la 
moral, las buenas costumbres y el 
orden público”. La mayoría de las 
razones que se esgrimen para no 
modernizar la ley de matrimonio 
y familia se basan en prejuicios 
religiosos[;] a pesar de que Chile es 
un Estado laico desde 1925, la base 
fundamental de Chile sigue siendo 
el matrimonio entre un hombre y 
una mujer. Y este es el paradigma 
que enmarca nuestra legislación 
nacional heterosexual. Todo lo que 
está fuera de esto es visto con rece-
lo: las madres solteras, las parejas 
del mismo sexo, y sus hijos y fami-
lias. Y esa es la base de la sentencia 
dictada por el Tribunal Supremo el 
31 de mayo de 2004, negándome la 
custodia de mis hijas. La ley tiene 
que cambiar. La ley de custodia no 
puede utilizarse para sancionar los 
estilos de vida, [las] conductas so-
ciales y emocionales de los padres. 
Un Estado laico y democrático de 
derecho no puede imponer valores 
morales y religiosos. La sentencia 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



52								             

de la Comisión Interamericana de 
Derechos Humanos es una clase 
magistral sobre la interpretación 
jurídica de los derechos humanos 
en el contexto del derecho de fami-
lia y del derecho de menores. Los 
jueces en Chile no deben olvidar 
que existen tratados internaciona-
les de derechos humanos y deben 
interpretar las normas nacionales 
a esa luz. El tiempo perdido en 
nuestras vidas como familia ex-
cepcional sin ningún valor social 
no será remediado por la sentencia 
de la Corte Interamericana de De-
rechos Humanos. Pero esta lucha 
no fue sólo personal, sino política. 
Mi caso se convirtió en un caso 
emblemático necesario para resta-
blecer el derecho y la igualdad en 
Chile. (Atala 2012:5-9)

La ley a veces intenta transformar a las perso-
nas en lo que los poderes dominantes quieren 
que sean. Pero la intervención del Estado en 
el entorno de crianza de Karen, simplemente 
porque difería de la norma, contradecía un 
principio básico de las democracias liberales: 
que el Estado no debe suplantar a los padres 
en los asuntos familiares (Renteln, 2004:203). 
Impugnar esta violación exigía salir del contex-
to inmediato de las instituciones judiciales que 
pertenecen a los Estados-nación individuales, 
los recursos que aplican estas instituciones y 
la condición civil del individuo como sujeto 
político (Asad, 2003:129). La legislación 
internacional sobre derechos humanos está 
arraigada en los ideales liberales e indivi-

dualistas occidentales y también puede servir 
como herramienta de opresión. Pero en el caso 
de Karen, salir del sistema judicial chileno y 
entrar en el ámbito del derecho internacional de 
los derechos humanos fue una mejor elección 
porque este último reconocía su derecho a ser 
madre lesbiana. Muchos Estados, incluido Chi-
le, no reconocen fácilmente la legislación de los 
derechos humanos en un sentido más amplio, 
incluidas las normas morales que unen a los 
seres humanos universalmente, independiente-
mente de su composición cultural. Sólo cuando 
Karen, con el apoyo de la CIDH, denunció al 
Estado chileno por violar sus derechos huma-
nos, fue escuchada. 
No obstante, como indica Hurd (2015), la 
salida de los sistemas judiciales nacionales en 
favor del derecho internacional de los dere-
chos humanos también plantea nuevos retos. 
Los juristas que han analizado las políticas 
de acomodación multicultural se han ocupado 
principalmente de la relación entre las comu-
nidades minoritarias y el Estado (Renteln, 
2004) o de los posibles efectos perjudiciales 
de la acomodación intergrupal sobre las rela-
ciones de poder intragrupales, en particular el 
aumento de la desigualdad de género (Shachar, 
2000). Pocos han considerado los derechos de 
las minorías sexuales y de género dentro de la 
cultura dominante del sistema jurídico estatal. 
Son aún menos los que reconocen la necesidad 
de aplicar los derechos humanos universales 
y la legislación sobre derechos individuales y 
familiares para contrarrestar los efectos perju-
diciales de la falta de adaptación intergrupal 
para las minorías sexuales y de género. 
Como lesbiana feminista que cuestiona el sis-
tema judicial y político heteronormativo y no 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          53

interioriza las estructuras disciplinarias, Karen 
se experimenta a sí misma como una extranjera. 
Pero, como sostendría Foucault (1975), Karen 
permanece dentro del sistema porque la matriz 
familiar católica heterosexual regula su sexua-
lidad, rige la ley y produce su subjetividad. 
Karen experimentó su falta de subjetividad 
fuera de los discursos, representaciones y pro-
hibiciones del sistema jurídico chileno. 
La CIDH intentó remediar esto repudiando la 
decisión de la Corte Suprema y buscando un 
acuerdo con el Estado chileno para otorgar 
reparaciones por el daño sufrido por Karen y 
tomar medidas para prevenir futuras violacio-
nes. La CIDH responsabilizó al Estado chileno 
por violar la integridad personal y privacidad 
de Karen, su derecho a la protección judicial y 
a un juicio justo, así como los derechos de sus 
hijas y familiares (CIDH 2010: punto 5). Espe-
cíficamente, solicitó que la Corte IDH ordenara 
al Estado chileno el pago de todas las costas y 
gastos judiciales del caso, otorgara reparacio-
nes por los daños causados a Karen y sus hijas 
por la violación de sus derechos, y ordenara 
medidas de rehabilitación. La CIDH dispuso 
que el Estado chileno reconozca públicamente 
su responsabilidad internacional por el fallo, y 
que garantice que los jueces que discriminaron 
a Karen sufran las consecuencias legales. La 
CIDH exigió que el Estado chileno adoptara 
legislación, políticas públicas, programas e 
iniciativas para erradicar la discriminación por 
orientación sexual en todos los ámbitos del 
ejercicio del poder público, incluida la admi-
nistración de justicia (CIDH 2010: punto 6). 
Como el Estado chileno no cumplió con estas 
obligaciones, negó su responsabilidad interna-
cional por las presuntas violaciones a la Con-

vención Americana sobre Derechos Humanos 
(Corte IDH 2012: punto 6). La Corte IDH 
sancionó al Estado chileno el 24 de febrero 
de 2012. Aunque el Estado chileno finalmente 
accedió a las demandas de la CIDH, incluyen-
do un acto de reparación con el Ministerio de 
justicia, Karen considera que el Estado nunca 
le pidió disculpas. Hasta el día de hoy, la Corte 
Suprema alega que sólo estaba protegiendo los 
intereses de sus hijas cuando le negó la custodia 
a Karen. 

El peso del caso Atala para los derechos LGBT 
y mapuche en Chile

En 2003, cuando Karen asumió públi-
camente su identidad lesbiana, Chile seguía 
siendo un país muy homofóbico. Aunque la 
ley penal despenalizó la sodomía (sexo entre 
hombres) en 1999, no hace referencia al sexo 
entre mujeres, y muchos chilenos seguían 
considerando la homosexualidad masculina y 
femenina como un comportamiento anormal y 
antinatural. La homosexualidad siguió siendo 
tabú durante la década de 1990, a lo largo de 
la transición democrática de Chile, ya que las 
iglesias católica y evangélica seguían siendo 
importantes actores políticos. El Movimiento 
de Integración y Liberación Homosexual (Mo-
vilh), fundado en 1991, luchó contra los este-
reotipos homosexuales de promiscuidad sexual 
en el contexto de la pandemia del VIH-SIDA 
(Garrido y Barrientos, 2018). El lesbianismo 
permaneció en gran medida invisibilizado hasta 
que el caso de Atala finalmente permitió nom-
brar y calificar legalmente a las lesbianas, así 
como el tipo de abuso que sufren las personas 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



54								             

LGBT. El lesbianismo fue condenado por ser 
“inmoral”, particularmente en el caso de las 
madres que “reemplazaban” al marido por una 
mujer porque desafiaba las nociones patriarca-
les de los hombres como cabezas de familia. 
Como explicó Karen, dar a conocer la situación 
de las familias encabezadas por lesbianas era 
aún más complejo debido al estereotipo: “Mi 
caso dio un rostro al lesbianismo y lo hizo más 
visible. La gente se enteró de que las lesbianas 
existimos, que formamos familias y tenemos 
hijos, algo que antes de mi caso era completa-
mente invisible” (Entrevista con Bacigalupo, 
17 de enero de 2019). 
El caso de Karen Atala representa una victoria 
para los derechos LGBT en todo el mundo 
(Stern 2012) y encabezó una serie de cambios 
legales para las personas LGBT en la CIDH y 
en el sistema judicial chileno. El 16 de julio de 
2012, la Comisión Internacional de Derechos 
Humanos para Gays y Lesbianas (hoy OutRi-
ght) concedió a Karen Atala el Premio Felipa 
de Souza en reconocimiento a su lucha por 
los derechos LGTBI para la Región.  A partir 
del caso de Atala, la Corte IDH estableció un 
nuevo criterio de discriminación por orienta-
ción sexual e identidad de género (Sol Bucetto, 
2017). Asimismo, el fallo amplió el concepto 
de discriminación de la Convención Interameri-
cana de Derechos Humanos (artículo 1.1) para 
incluir explícitamente la discriminación por 
orientación sexual (Gauché Marchetti, 2014). 
En Chile, el caso Atala también se convirtió en 
un catalizador para cambiar la ley con el fin de 
proteger los derechos de las personas LGBT. 
Parlamentarios chilenos y líderes de organi-
zaciones pro-LGBT utilizaron el caso Atala y 
la sentencia de la Corte IDH como precedente 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC

para añadir la categoría de discriminación por 
motivos de orientación sexual en la primera 
ley chilena contra la discriminación, la “Ley 
Zamudio”, Ley N.º 20.609 (2012). Otras leyes 
chilenas para proteger los derechos de las mino-
rías sexuales y de género también se inspiraron 
en el caso Atala, la Ley 20.830 sobre el acuerdo 
de unión civil, que incluye a las personas de 
diversas sexualidades y géneros (2015); la Ley 
n.º 21.120, que reconoce y protege los derechos 
de las personas de diversas sexualidades y gé-
neros (2018); y la Ley n.º 21.400, que otorga 
los mismos derechos de matrimonio civil a 
lesbianas, gays, bisexuales, transexuales y ho-
moparentales (2021). Dado que el caso de Atala 
recibió una gran atención mediática, también 
tuvo un amplio impacto social en Chile. Posi-
bilitó que personas de sexualidades y géneros 
diversos puedan hablar libremente y facilitó las 
denuncias de personas LGBT que habían sido 
maltratadas. El 8 de junio de 2020, por primera 
vez en Chile, un tribunal falló a favor de una 
pareja lésbica que había utilizado medidas de 
reproducción asistida para la gestación de su 
hijo, reconociendo legalmente a ambas como 
madre del niño (curiosamente esa pareja está 
constituida por Emma de Ramón y su pareja 
actual). De este modo, se concedieron al niño 
los mismos derechos legales que a los hijos de 
parejas heterosexuales. Esto abrió la puerta a 
la igualdad jurídica para otros niños nacidos 
en familias lesbomaternas y homoparentales.  
El caso de la custodia de Karen también tuvo un 
impacto formal en los derechos y la juridicidad 
de los indígenas en Chile. Dos años después 
de la primera condena al Estado chileno por 
parte de la Corte IDH por discriminación con-
tra Karen, un fallo del mismo tribunal volvió a 



          55

apuntar a los tribunales chilenos por no respetar 
las garantías de igualdad de justicia en perjuicio 
de los mapuche en el caso de Norin Catriman 
y otros (13), conocido como el “caso longkos” 
(Vargas, 2017). En esta ocasión, el prejuicio 
racial contra los longko y otros miembros del 
pueblo mapuche quedó demostrado en las 
sentencias dictadas por tribunales de primera 
y segunda instancia (del Valle 2015). El Estado 
de Chile se vio obligado a anular las condenas 
y ofrecer reparaciones a las familias afectadas. 
Recurrir a la justicia y a los tratados internacio-
nales forma parte del repertorio mapuche en su 
lucha por el reconocimiento (Barnier-Khawam, 
2019). Por lo tanto, el caso Atala es un prece-
dente relevante para cuestionar las decisiones 
tomadas por los tribunales nacionales y obtener 
justicia en otros tribunales internacionales. 

Conclusiones

El extraordinario caso de Karen Atala 
ilustra la permanencia de la religión y el “es-
píritu de la ley” en el derecho moderno y en la 
justicia chamánica mapuche, cuestionando la 
posibilidad de un derecho laico liberal. Sus lu-
chas legales ofrecen nuevas perspectivas sobre 
el impacto indirecto e invisible de la justicia 
chamánica en la práctica del espíritu de la ley en 
Chile, que enmarca la postura moral de Karen, 
y los paralelismos entre la justicia chamánica 
y el derecho internacional de los derechos hu-
manos. La religión da forma al derecho laico 
liberal tanto para los que ocupan posiciones 
hegemónicas (los tribunales católicos chilenos) 
como para los marginados (la justicia cha-
mánica mapuche). Cada uno crea soberanías 

religiopolíticas, metafísicas y “jurisdicciones 
espirituales” que compiten entre sí y reclaman 
poder y responsabilidad sobre un territorio y 
un pueblo conformados por un dios o espíritu 
subyacente (Klassen, 2018:114, 117). 
Tanto la soberanía religioso-política de la 
Corte Suprema chilena como la de la justicia 
chamánica mapuche comparten la capacidad 
de enfrentarse a la autoridad, denunciando in-
justicias y exigiendo cambios, pero practican 
el espíritu de la ley de formas diferentes. 
En primer lugar, la religión entra en juego en 
la ley en términos hegemónicos en la Corte 
Suprema chilena cuando los valores familia-
res heterosexuales cristianos y la homofobia 
legitiman el orden patriarcal de los colonos y 
consideran que Karen no es apta para ser juez 
o madre debido a su homosexualidad, al igual 
que las machi. Tanto Karen como las machi 
fueron consideradas en los discursos dominan-
tes como homosexuales perversas que amena-
zaban los valores católicos de Dios, la ley y la 
familia. Pero como jueza lesbiana, Karen es a 
la vez una representante hegemónica de la ley 
chilena y una minoría sexual discriminada por 
los fundamentos católicos de esta misma ley. 
Las nociones chamánicas de justicia moral 
desataron el lesbianismo latente de Karen y 
conforman su forma de aplicar la justicia para 
ayudar a los mapuche privados de sus derechos 
en los tribunales. Mientras que las opiniones 
homofóbicas católicas en las que se basaba la 
decisión de la Corte Suprema chilena estaban 
oscurecidas, naturalizadas y normalizadas en 
Chile, las nociones chamánicas mapuche de 
justicia no lo estaban. Permanecieron invisibles 
y actuaron indirectamente a través de la contra 
brujería, las visiones y la chamanización de 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



56								             

documentos legales. En Karen, la machi eligió 
a una persona cuya apertura al mundo de los es-
píritus le permitió tomarse en serio una lección 
de justicia chamánica, una persona que luego 
apeló a la legislación de los derechos humanos 
para luchar contra la moral católica, las normas 
sociales y el Estado patriarcal homofóbico chi-
leno para recuperar a sus hijas, sus derechos y 
los de las personas con géneros y sexualidades 
no normativos, incluida la machi. 
En segundo lugar, el “espíritu de la ley” emerge 
en el modo en que Karen cambió su forma de 
interpretar y hacer cumplir la ley en los tribunales 
de Pucón y Villarrica después de su visión. El 
espíritu chamánico reconoció en Karen a una 
jueza con poder que, una vez transformada y 
sufriendo en carne propia la injusticia a manos 
de los tribunales chilenos, se convertiría en una 
aliada que practicaría el espíritu de la ley para 
beneficiar a los mapuche en los tribunales. Karen 
practicó el Azmapu y la justicia chamánica en los 
tribunales de Pucón y Villarrica, permitiendo a 
los mapuche resolver disputas y llegar a acuerdos 
de restitución en sus propios términos antes de 
que Karen los justificara utilizando los marcos 
legales formales chilenos. 
Hay mucho en juego en el caso de Karen por las 
identidades machi de co-género, las sexualidades 
no normativas, y la propia práctica del chama-
nismo. Al exigir públicamente el reconocimiento 
de los derechos de las minorías sexuales y de 
género en los tribunales, Karen respaldó a las 
machi. Legitimó a la machi estableciendo para-
lelismos entre la autoridad espiritual y judicial de 
la machi, conformada por géneros, sexualidades 
y Azmapu no normativos arraigados en la tierra y 
en la suya propia.  Karen legitimó la metafísica 
chamánica mapuche basada en visiones encar-

nadas, identidades co-genéricas y sexualidades 
no normativas que les permiten experimentar el 
mundo simultáneamente desde diferentes pers-
pectivas, sanar y exigir justicia moral para los 
mapuche. Al reconocer que su visión transformó 
su sexualidad y su forma de hacer justicia, Karen 
reconoció formas encarnadas alternativas de 
llevar a cabo la justicia más allá de los límites de 
la ley chilena: machi amenazando y enseñando 
a jueces, políticos, policías y colonos chilenos a 
través de visiones encarnadas, contra brujería y 
chamanizando documentos legales. 
Al denunciar los fundamentos homofóbicos 
de los tribunales chilenos, que discriminaban a 
las machi como perversas desviadas sexuales, 
brujas y terroristas salvajes, Karen legitimó 
los géneros, sexualidades y espiritualidades 
no normativos fundamentales para la práctica 
de machi. Cuando la Corte IDH reconoció los 
derechos culturales de las minorías sexuales, 
raciales y espirituales en Chile, esto permitió a 
las machi practicar sin ser perseguidas. Cuando 
el Estado aprobó una serie de leyes a favor de 
las personas LGBT, las machi pudieron formar 
legalmente sus propias familias y adoptar ni-
ños. Las machi elaboran conceptos de justicia 
chamánica que en cierto modo resuenan con 
los de los derechos humanos internacionales 
porque fomentan una sociedad más plural que 
se apoya en los derechos culturales de las mino-
rías sexuales y raciales. Inclinan la balanza del 
poder lejos del Estado y hacia las comunidades 
discriminadas.
Las machi mapuche recurren al espíritu de la 
ley, transformando a las personas, como lo hizo 
la jueza Atala, como una forma alternativa de 
practicar justicia en un Chile donde se han 
perpetrado enormes injusticias contra ellas 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          57

por parte de tribunales estatales imbuidos de 
valores autoritarios y católicos. Los tribunales 
chilenos tienen grandes dificultades para juz-
gar las violaciones de los derechos humanos y 
especialmente las cometidas contra minorías 
raciales, sexuales y espirituales. Las machi 
aprovecharon las tensiones y deslices entre 
el derecho formal chileno y el espíritu de la 
ley para prescindir del deslegitimado sistema 
jurídico formal chileno. La creciente presencia 
del multiculturalismo en los tribunales chilenos 
les obliga a considerar el espíritu de la ley y a 
contextualizar los delitos dentro de las culturas 
en las que se producen. Esto repercute en los 
individuos acusados de delitos (Menard y Tiz-
zoni 2016) y tiene un enorme impacto social y 
político. Como vimos en el caso Atala, seguir 
el espíritu de la ley transforma el modo en que 
los jueces toman decisiones y establece nuevos 
criterios legales. Aunque la resonancia entre 
la justicia chamánica y una concepción inter-
nacional de los derechos humanos fue central 
en el caso de Karen, no pudo ser incorporada 
explícitamente en la argumentación jurídica.
La petición de Karen de que publiquemos este 
artículo reconociendo formalmente su transfor-
mación queer encarnada a través de una visión, 
y la justicia chamánica mapuche subyacente a 
su práctica del espíritu de la ley en Pucón y Vi-
llarrica, marca un momento de transición para 
los derechos de las minorías sexuales, raciales 
y espirituales en Chile. Karen no pudo invocar 
la justicia chamánica queer en sus luchas con-
tra el homofóbico tribunal chileno. Pero esto 
cambió una vez que la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos condenó públicamente 
los fundamentos religiosos discriminatorios 
de la ley laica moderna esgrimida por los 

tribunales chilenos y legitimó la maternidad 
lesbiana de Karen, así como los derechos de 
las minorías sexuales y raciales en la letra del 
derecho internacional, así como en la letra de 
la ley chilena. Anteriormente, las identidades 
de cogénero de machi, las nociones de justicia 
y el Azmapu mapuche sólo podían protegerse 
mediante la práctica subversiva e invisible del 
espíritu de la ley, que es lo que Karen hizo en 
los tribunales de Pucón y Villarrica. Las machi 
ya no eran interpretadas como perversas brujas 
homosexuales en los tribunales chilenos. Los 
derechos LGBT, mapuche y machi pasaron a 
estar formalmente reconocidos en la legislación 
chilena. Karen y la práctica indirecta e invisi-
ble de la justicia chamánica para el bien moral 
mapuche por parte de las machi a través de sus 
identidades co-genéricas y homosexualidades 
encarnadas, podían ahora hacerse visibles y 
públicas. Aunque muchos chilenos siguen sien-
do racistas y homofóbicos y discriminan a las 
machi y a otras minorías sexuales y de género, 
la ley está ahora en favor de estas últimas.
Karen Atala ya no teme que la califiquen de 
jueza no apta ni madre inadecuada porque 
reconoce públicamente que su visión de un 
espíritu machi desencadenó su lesbianismo 
latente y sus propias sentencias en los tribunales 
a través de la justicia chamánica. Un enorme 
cuadro de un kultrun (tambor) de machi cubre 
la pared de su despacho como jueza del 14th 
Juzgado de lo Penal de Santiago de Chile. Se 
trata de un homenaje visible a la forma en que 
la justicia chamánica dio forma a la identidad 
de Karen y a su práctica del derecho, así como 
a sus implicaciones para el espíritu de la ley 
en sentido más amplio para las machi y los 
mapuche, algo que no resulta evidente en el 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



58								             

propio desafío jurídico formal.

Agradecimientos 

Estamos en deuda con todos los Mapu-
che que compartieron sus visiones y experien-
cias con nosotros, así como con Karen Atala, 
Emma de Ramón, y numerosas personas en los 
tribunales de Pucón y Villarrica que facilita-
ron esta investigación. Agradecemos al Baldy 
Center for Law and Social Policy de SUNY 
Buffalo que otorgó fondos de investigación a 
Bacigalupo en 2017, 2018 y 2019 para llevar a 
cabo la investigación etnográfica y de archivo 
requerida para este proyecto. Muchas gracias 
por los atentos comentarios de los participantes 
en el taller de Bacigalupo “Justicia chamáni-
ca y derechos humanos internacionales: La 
visión chamánica transformadora de la jueza 
Karen Atala y su caso de custodia infantil por 
derechos LGBT”, celebrado en el Baldy Center 
for Law and Public Policy el 10 de febrero de 
2017. Agradecemos a Víctor Nain por ayudar a 
Bacigalupo a revisar los documentos relativos 
al caso de Karen en el Juzgado de Pucón. Es-
tamos en deuda con Sally Hadden, Tara Melish 
y tres revisores anónimos por sus perspicaces 
comentarios sobre una versión anterior de este 
manuscrito.

Notas 

(1) Como muestra el caso de Karen, la ley 
nunca es una norma universal de justicia, 
moralidad y verdad, externa al individuo, ya 

que la ley tiene sesgos sociales (Gordon 1984; 
Unger 2015).
(2) El Azmapu puede referirse a cosas tan 
diversas como los procedimientos para pedir 
permiso a los propietarios de bosques y ríos 
para talar un árbol, o cuántos años debe trabajar 
un ladrón para la familia a la que robó (en lugar 
de ir a la cárcel), o cuándo y por qué deben 
realizarse los rituales.
(3) Esta investigación dio lugar a la publicación 
de Shamans of the Foye Tree: Gender, Power, 
and Healing among Chilean Mapuche. (Baci-
galupo 2007).
(4) Jean y John Comaroff (2004) también ana-
lizan la muerte de la bruja, la razón indígena, 
la persona razonable y los dilemas del reco-
nocimiento de la brujería en el derecho estatal 
poscolonial.  
(5) Sentencia de 4 de julio de 1953, dictada por 
el Segundo Juzgado Civil de Valdivia. Confir-
mada por la Corte de Apelaciones de Valdivia 
el 7 de diciembre de 1953.
(6) Ver Juzgado del Crimen de Nueva Imperial, 
Juan José Painecura Paineo y Otros, Causa 
N° 24.228, Sentencia de 2 de octubre de 1962. 
Existen varios estudios relacionados con este 
caso, entre ellos Caniguan 2013.
(7) Los mediadores lingüístico-culturales in-
formales han estado presentes en los tribunales 
del sur del país desde principios del siglo XIX 
(Le Bonniec y Nahuelcheo 2017).
(8) El Convenio 169 de la Organización In-
ternacional del Trabajo, redactado en 1989, se 
considera una de las normativas internacionales 
más relevantes para proteger los derechos de 
los pueblos indígenas. Instrumento internacio-
nal “vinculante” ratificado por Chile en 2008, 
el Convenio 169 obliga a las instituciones del 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          59

Estado chileno, incluido el poder judicial, a 
aplicar sus normas. Véase www.ilo.org.
(9) Véase la causa judicial número 921-2014, 
Tribunal de Primera Instancia, Colipulli. El ar-
gumento cultural se utiliza a veces para explicar 
la importancia de la tierra y el territorio para 
las comunidades indígenas, y por qué ocupan 
propiedades ilegalmente.
(10) Véase la sentencia de reposición del 
Tribunal Supremo en el caso del “malón de 
Cauñicu”. Causa judicial número 2683-2010.
(11) En el caso de MMQ, acusado de femici-
dio, la defensa del imputado explicó que éste 
padecía una enfermedad mapuche al momento 
del crimen, lo que le impedía tener conciencia 
de lo que estaba haciendo. Tribunal Oral en lo 
Penal de Temuco, causa rol 107-2013.
(12) El caso más emblemático es el del machi 
Celestino Córdova, condenado por homicidio, 
cuyos abogados defensores han solicitado 
reiteradamente salidas extracarcelarias para 
reencontrarse con su rewe. 
(13) Ver Corte IDH, Caso Norín Catrimán y 
otros (Dirigentes, miembros y activistas del 
Pueblo Indígena Mapuche) vs. Chile. Sentencia 
de 29 de mayo de 2014.

Bibliografía 

Asad, T. 

2003. Formations of the secular: Christianity, 

Islam, modernity. Stanford University 

Press.

Atala, K. 

2012. “Palabras en el acto de reparación 

del estado de Chile.” Discurso 

pronunciado en el acto público de 

responsabilidad internacional del 

Estado chileno por la sentencia 

del caso Atala.” Ministerio de 

Relaciones Exteriores. Santiago, 

December 14. http://www.movilh.

cl/documentacion/Karen-Atala-

discurso-acto-reparacion.pdf.

Bacigalupo, A. M. 

2001. La voz del kultrun en la modernidad: 

Tradición y cambio en la terapéutica 

de siete machi Mapuche Santiago: 

Editorial Universidad Católica de 

Chile. 

———. 2004a. The struggle for Machi 

masculinities: Colonial politics of 

gender, sexuality and power in 

Chile. Ethnohistory 51(3):489–533. 

(Publicado en castellano como “La 

lucha por la masculinidad de machi: 

Políticas coloniales de género, 

sexualidad y poder en el sur de 

Chile.” Revista de Historia Indígena 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



60								             

6:29–64.)

———. 2004b. Rituales de género para el 

orden cósmico: Luchas chamánicas 

Mapuche por la totalidad. Revista 

Chilena de Antropología 17:47–74. 

———. 2004c. Shamans’ pragmatic gendered 

negotiations with Mapuche resistance 

movements and Chilean political 

authorities. Identities: Global Studies 

in Culture and Power 11(4):501–41.

———. 2007. Shamans of the foye tree: 

Gender, power, and healing among 

Chilean Mapuche. Austin: University 

of Texas Press.

———. 2014. The potency of Indigenous bibles 

and biography: Mapuche shamanic 

literacy and historical consciousness. 

American Ethnologist 41(4):648–63.

———. 2016a. Thunder shaman: Making 

history with Mapuche spirits in Chile 

and Patagonia. Austin: University of 

Texas Press.

———. 2016b. The paradox of disremembering 

the dead: Ritual, memory, and 

embodied historicity in Mapuche 

shamanic personhood. Anthropology 

and Humanism 41 (2):139–57.

Bacigalupo, A. M., C. Manrique y C. McAllister.

2024. The flesh of justice: Subversive 

religiosities and more-than-human 

materialities in Latin America. 

American Religion 5(2):1-18. 

Barnier-Khawam, P. 

2019. Les Mapuche et la revendication d’une 

nation. Paris: l’Harmattan.

Beltrán Puga, A. L. 

2011. “Karen Atala vs. La heteronormatividad 

reflexiones más allá de la 

discriminación por orientación 

sexual,” in Anuario de Derecho 

Público, 259–87. Santiago, Chile: 

Universidad Diego Portales.

Bengoa, J. 

1999. Historia de un conflicto: El estado y los 

Mapuches en el siglo XX. Santiago, 

Chile: Editorial Planeta.

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          61

BioBio Chile. 

2013. Machi acusada de guardar armas en su 

casa recupera su libertad en Temuco. 

January 5. http://www.biobiochile.

cl/2013/01/05/machi-francisca-

linconao-recupera-su-libertad-en-

temuco.shtml.

Briones, C. 

2018. “Verdad jurídica y verdades sociales: 

Insolencias antropológicas para 

propiciar el triálogo,” en Experiencias 

de lectura insolente: abordajes 

empíricos en el campo jurídico. 

Editado porAndrea Lombraña and 

Morita Carrasco, 13–26. Buenos 

Aires; Antropofagia.

Caniguan, N. 

2013. Relatos del sacrificio en el Budi. Santiago: 

Consejo Nacional de la Cultura y las 

Artes.

Clinic, The. 

2014. Testigo protegido de fiscalía confiesa que 

se infiltró en comunidades mapuches 

para realizar atentados incendiarios 

por orden de carabineros. 12 

febrero. http://www.theclinic.

cl/2014/02/12/testigo-protegido-

de-fiscalia-confiesa-que-se-infiltro-

en-comunidades-mapuches-para-

realizar-atentados-incendiarios-por-

orden-de-carabineros/.

Cloud, L. 

2009. Az mapu, derecho del invisible o derecho 

Mapuche. Thule: Rivista Italiana di 

Studi Americanistici 26–29:501–43.

Comaroff, J. L. y J. Comaroff. 

2004. Criminal justice, cultural justice: The 

limits of liberalism and the pragmatics 

of difference in the new South Africa. 

American Anthropologist 31(2):188–

204.

de Maglie, C. 

2012. Los delitos culturalmente motivados. 

Ideologías y modelos penales. 

Madrid: Marcial Pons.

del Valle Rojas, C. 

2015. Racismo de estado y discriminación 

étnica en el relato de la justicia en 

Chile. Oficios Terrestres 33:18–38

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



62								             

Dillehay, T. 

1985. La influencia política de los chamanes 

mapuches. CUHSO 2(2):141–157. 

Temuco, Chile. 

Ettelbrick, P. 

2010. Atala’s win at the Inter-American Human 

Rights Commission—A victory for 

all. Outright, 20 abril. https://www.

outrightinternational.org/content/

atala%E2%80%99s-win-inter-

american-human-rights-commission-

%E2%80%93-victory-all.

Foucault, M. 

1975. Discipline and punish: The birth of the 

prison. Translated by Alan Sheridan. 

London: Penguin. 

Garrido, J. C. y C. J. Barrientos. 

2018. Identidades en transición: Prensa, 

activismo y disidencia sexual en 

Chile, 1990–2010. Psicoperspectivas: 

Individuo y Sociedad 17(1):1–11.

Gauché Marchetti, X. A. 

2014. Análisis crítico de la Ley 20.609, 

que establece medidas contra la 

discriminación, a la luz del derecho 

internacional de los derechos 

humanos y las convenciones de la 

OEA sobre discriminación de 2013. 

Revista Chilena de Derecho y Ciencia 

Política 5(1):11–58.

Geschiere, P. 

2006. “Witchcraft and the limits of the law: 

Cameroon and South Africa,” en 

Law and disorder in the postcolony. 

Editado por Jean Comaroff and John 

L. Comaroff, 219–46. University of 

Chicago Press. 

Gordon, R. 

1984. Critical legal histories. Stanford Law 

Review 36(1984):57–125.

Hersant, J. 

2022. Proceso penal inquisitivo y acceso a la 

justicia en Chile: Un estudio socio-

histórico de los empleados judiciales 

y sus quehaceres en el marco de la 

práctica de la delegación de funciones 

(1974–2012). Política criminal 

17(33):110–40.

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          63

Hilbink, L. 

2007. Judges beyond politics in democracy and 

dictatorship. Cambridge University 

Press.

Hurd, E. S. 

2015. Thinking about religion, law, and 

politics in Latin America. Religiones, 

Post-secularidad y Democracia en 

América Latina: Reconfiguraciones 

del Discurso y la Acción Política, 

numero especial,  Revista de Estudios 

Sociales-RES 51:25–35.

IACHR (Inter-American Commission on 

Human Rights). 

2010. Application before the Inter-American 

Court of Human Rights in the case 

of Karen Atala and daughters (Case 

12.502) against the State of Chile.

———. 2018. Advances and challenges 

towards the recognition of the rights 

of LGBTI persons in the Americas. 

Organization of American States, 

7 de diciembre. http://www.oas.

org/en/iachr/reports/pdfs/LGBTI-

RecognitionRights2019.pdf.

IACtHR (Inter-American Court of Human 

Rights). 

2012. Case of Atala Riffo and daughters v. 

Chile. Merits, reparations and costs. 

Series C No. 239, sentencia del 24 de 

febrero. 

Jackson, J. y K. Warren. 

2005. Indigenous movements in Latin America, 

1992–2004: Controversies, ironies, 

new directions. Annual Review of 

Anthropology 34:549–73.

Klassen, P. 

2018. “Spiritual jurisdictions: Treaty people and 

the Queen of Canada,” in Ekklesia: 

Three Inquiries in Church and 

State. Editado por Paul Christopher 

Johnson, Pamela E. Klassen, y 

Winnifred Fallers Sullivan, 107–73. 

University of Chicago Press.

Lauzon, J. T. 

2019. Parental rights for lesbian, gay, 

bisexual and transsexual  persons: A 

comparison between the European 

and Inter-American systems of 

human rights. Revue Générale 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



64								             

de Droit (49):207–35. https://doi.

org/10.7202/1055490ar.

Le Bonniec, F. 

2009. La fabrication des territoires Mapuche 

au Chili de 1884 à nos jours. 

Communautés, connaissances et Etat. 

Ecole des Hautes Etudes en Sciences 

Sociales / Universidad de Chile.

———. 2018. Juridicité autochtone et 

différence culturelle. Ethnologie 

Française 169(1):141–52.

———. 2023. Justicia e injusticias en 

Wallmapu: Tensiones en torno al 

reconocimiento de los derechos de 

los pueblos indígenas y la pluralidad 

legal en el sur de Chile. Oñati Socio-

Legal Series 13(3):980–1002.

Le Bonniec, F. y P. Nahuelcheo Queupucura. 

2017. La mediación lingüístico-cultural en los 

tribunales en materia penal de La 

Araucanía. Revista de Llengua i Dret 

67:279–93. 

León, M. A. 

2001. Criminalidad y prisión en la Araucanía 

chilena 1852–1911. Revista de 

Historia Indígena 5:135–60.

Loncon, E. 

2023. Azmapu: Aportes de la Filosofía Mapuche 

para el Cuidado del Lof y la Madre 

Tierra. Ariel: Santiago, Chile

Mallon, F. 

1996. Constructing mestizaje in Latin America: 

Authenticity, marginality, and 

gender in the claiming of ethnic 

identities. Journal of Latin American 

Anthropology 2(1):170–81.

———. 2009. “El siglo XX Mapuche: Esferas 

públicas, sueños de autodeterminación 

y articulaciones internacionales 

Catalonia,” in Movilizaciones 

indígenas en Chiapas y Araucanía. 

Editado porC. Martinez Neira y M. 

E. Saaveda, 155–90. Santiago, Chile: 

Catalonia.

Marshall, E. 

1917. Los araucanos frente al derecho 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          65

penal. Concepción: Imprenta y 

Encuadernación Moderna.

Melin Pehuen, M., P. Coliqueo Collipal, E. 

Curihuinca Neira, y M. Royo Letelier.

 2016. AZMAPU una aproximación al 

sistema normativo Mapuche desde 

el rakizuam y el derecho propio. 

Santiago, Chile: Instituto Nacional de 

Derechos Humanos.

Menard, A. y C. Tizzoni. 

2016. Ethnographic case, legal case: From the 

spirit of the law to the law of the spirit. 

Somatosphere. https://somatosphere.

com/2016/ethnographic-case-legal-

case-from-the-spirit-of-the-law-to-

the-law-of-the-spirit.html/.

Mertz, E. 

1996. “Recontextualization as socialization: 

Text and pragmatics in the law school 

classroom,” in Natural histories 

of discourse. Editado por Michael 

Silverstein y Greg Urban, 229–53. 

University of Chicago Press. 

Miles, P. 

2017. “Challenging heteronormativity: Atala 

Riffo and Daughters v. Chile,” in 

Chile and the inter-American human 

rights system. Editado porKarinna 

Fernández, Sebastián Smart, and 

Cristian Peña, 65–86. Institute of 

Latin American Studies, School 

of Advanced Study, University of 

London.

Millaleo, S. 

2016. “Derecho consuetudinario indígena 

y derecho penal estatal en Chile: 

Sentido y alcance del artículo 54 de 

la ley indígena y el reconocimiento 

de la costumbre como eximente y 

atenuante, a la luz del Convenio 169 

de la OIT y la Declaración Universal 

de Derecho,” in Aspectos culturales 

de la defensa de imputados indígenas. 

Santiago: Defensoría Penal Pública.

Nash Rojas, C. 

2022. La implementación del Convenio 169 de 

la OIT en Chile. El debate que reabrió 

la Convención Constitucional. Revista 

Tribuna Internacional 11(22):1–

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



66								             

24. https://doi.org/10.5354/0719-

482X.2022.68609.

País Mapuche. 

2013. Seis meses de prisión preventiva para 

machis y comuneros por defender el 

Ngen Mapu Kintuante. January 31. 

http://paismapuche.org/?p=6454.

Parekh, B. 

1996. Minority practices and principles of 

toleration. Special issue: Ethics, 

migration, and global stewardship. 

International Migration Review 

30(1):252–84.

Paúl Diaz, A. 

2014. Examining Atala-Riffo and Daughters v. 

Chile, the first Inter-American case 

on sexual orientation, and some of 

its implication. Inter-American and 

European Human Rights Journal 

7(1–2):54–74.

Pedernera, J. 

1941. El derecho penal araucano. Santiago: 

Imprenta Senda.

Platt, T. 

1992. Writing, shamanism and identity, or 

voices from Abya-Yala. History 

Workshop Journal 34:132–47.

Poulter, S. 

1998. Ethnicity, law and human rights: 

The English experience. Oxford: 

Clarendon Press. 

Renteln, A. D. 

2004. The cultural defense. Oxford: Oxford 

University Press. 

Richards, P. 

2013. Race and the Chilean miracle: 

Neoliberalism, democracy, and 

Indigenous rights. University of 

Pittsburgh Press.

Salgado Álvarez, J. 

2014. Entre la reproducción y el cuestionamiento 

de la concepción heteronormativa de 

familia. El caso Karen Atala. Revista 

Aportes Andinos (AA) 34:10–36. 

Salomon, F. 

1983. Shamanism and politics in late colonial 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC



          67

Ecuador. American Ethnologist 

10(3):413–28.

Scott, J. 

1990. Domination and the arts of resistance: 

Hidden transcripts. Yale University 

Press.

Shachar, A. 

2000. The puzzling interlocking power 

hierarchies: Sharing the pieces of 

jurisdictional authority. Harvard Civil 

Rights–Civil Liberties Law Review 

35:385–426.

Skewes, J. C. 

1999. La muerte de la bruja: La supervivencia 

de un pueblo y el pluralismo legal. 

Revista Austerra 1:91–92.

Sol Bucetto, M. 

2017. La discriminación en razón de la 

orientación sexual. Un antes y 

después del caso Atala Riffo y niñas 

vs. Chile. Lex—Revista de la facultad 

de derecho y ciencias políticas 

15(19):15–50.

Solís Mansilla, O. 

2001. Crimen, derecho penal y sociedad 

mapuche prereduccional. Santiago: 

LexisNexis.

Stern, J. 

2012. Creating legacy today: The first LGBT 

ruling by the Inter-American Court of 

Human Rights. CUNY Law Review 

15(2):247–53.

Stuchlik, M. 
1999. La vida en mediería. Mecanismos de 

reclutamiento social entre los mapuche. 
Santiago: Soles Ediciones.

Thomas, N. y C. Humphrey, eds. 
1994. Shamanism, history, and the state. Uni-

versity of Michigan Press.

Unger, R. M. 
2015.  The critical legal studies movement: 

Another time, a greater task. New York: 
Verso.

Vargas, R. 
2017. Pewmas / Sueños de justicia. Santiago: 

LOM Ediciones.

Villegas Díaz, M. 
2012. Entre la exculpación y la justificación: 

Apuntes de legislación comparada lati-
noamericana sobre pluralismo jurídico 
y derecho penal. Revista de Derecho 

JUSTICIA CHAMÁNICA MAPUCHE Y DISCRIMINACIÓN (...)



68								             

(Valdivia) 25(2):177–205.

Villegas Díaz, M. y E. Mella Seguel. 
2017. Cuando la costumbre se vuelve ley: La 

cuestión penal y la pervivencia de los 
sistemas sancionatorios Indígenas en 
Chile. Santiago, Chile: LOM Ediciones.

Walker, H. 
2015. Justice and the dark arts: Law and 

shamanism in Amazonia. American 
Anthropologist 117:47–58. 

Weber, M. 
1958. The three types of legitimate rule. 

Translated by Hans Gerth. Berkeley 
Publications in Society and Institutions 
4(1):1–11. 

ANA MARIELLA BACIGALUPO y FABIEN LE BONNIEC


