m SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 2 , Bs. As., pp. 6990

FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA EN EL CICLO
AGRICOLA EN LA COMUNIDAD AYMARA DE MICAYA (LA PAZ, BOLIVIA)

Weimar Giovanni Iiio Daza*

Title: Ritual Festival: Lari Jaycha as a Climate predictor in the agricultural cycle in the Aymara com-
munity of Micaya (La Paz, Bolivia)

Abstract: The article describes and explains the Lari Jaychja ritual festival as a predictor of climate in
Aymara communities to understand the vision regarding Nature, climate and its connection with the agricul-
tural cycle. The work resorted to revaluating participatory research, bibliographic compilation techniques,
observation and interviews, for its systematization and analysis of ritual cultural practice as a learning
space where agents socially recreate, through acts and actions, symbols-symbology of the performance
of the ritual festival that represents the relationality and reciprocity of community life with nature and the
climate as part of the agricultural cycle that expresses notions of coexistence and reciprocal action between
biocultural territories with human beings.

Keywords: Nature and culture; agricultural festivals and rituals; climate cosmopraxis; Aymara communities;

territory and climate

Resumen: El articulo describe y explica la fiesta ritual Lari Jaychja como predictor del clima en comuni-
dades aymaras con el fin de comprender la vision respecto de la Naturaleza, del clima y su vinculacion con
el ciclo agricola. El trabajo recurrio a la investigacion participativa revalorizadora, a las técnicas de reco-
pilacion bibliografica, la observacion y entrevistas, para su sistematizacion y analisis de la practica ritual y
cultural como espacio de aprendizaje en donde los agentes recrean socialmente mediante actos y acciones,
simbolos-simbologia de la performance de la fiesta ritual que representa la relacionalidad y reciprocidad
de la vida comunitaria con la naturaleza y el clima como parte del ciclo agricola que expresa nociones de
convivencias y accion reciproca entre los territorios bioculturales con el ser humano.

Palabras clave: Naturaleza y cultura; fiestas y rituales agricolas; cosmopraxis del clima; comunidades

aymaras, territorio y clima

*Universidad Mayor de San Andrés, La Paz, Bolivia. Email: willkaweimar13@hotmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7691-4816



70

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

Introduccion

Van Kessel y Enriquez (2020) explican
que en los Andes la disponibilidad de recursos
naturales del medio ambiente permitié generar
actividades econdmicas como la agricultura 'y
la ganaderia. Sin embargo, el modo de la ade-
cuacion de estas actividades es muy particular
en cada cultura y se estructura en concordancia
con las caracteristicas propias de su medio na-
tural, los recursos disponibles y la percepcion
especifica que tiene cada sociedad sobre la
naturaleza.

El articulo describe, explica e interpreta la
presencia de saberes y practicas culturales vin-
culadas con el territorio y clima, en este caso
la fiesta ritual de Lari Jaychja (estrangulacion
del zorro) en el distrito de Micaya de la sexta
seccion municipal de la provincia Aroma del
departamento de La Paz, Bolivia (1). Durante el
trabajo de campo de la investigacion cualitativa
y colaborativa sobre saberes ancestrales agro-
climaticos en territorios aymaras, se registrd y
participo de la fiesta ritual como predictor del
clima en el ciclo agricola.

El método de la Investigacion Participativa
Revalorizadora (IPR) posibilité la recopilacion
de informacion y la interaccion con el contexto
de estudio desde la participacion y dialogo con
las/os actores locales en cuanto a sus saberes,
practicas y percepciones que reflejan sus cos-
mopraxis y ontologias. En un primer momento,
se recopil6 la informacion bibliogréfica sobre
estudios del contexto de estudio, a nivel de la
produccion agricola, sobre las representaciones
del zorro y del k'usillo en los Andes, para ello
se empled el andlisis bibliografico. En un se-

gundo momento, se realizo el trabajo de campo

con estancias de residencia mediana y visitas
cortas para comprender los sistemas de saberes
y conocimientos relacionados con el territorio
y clima; en la observacion se emple¢ el diario
de campo para el registro de fiestas y rituales
de produccion (2); y las entrevistas: cinco se-
miestructuradas y dos grupales (3) realizados
entre el 2018 a 2019. En un tercer momento se
sistematizo la informacion recopilada a partir
de criterios de andlisis cualitativos.

Para Sigl (2012a) la musica y la danza autocto-
nas del altiplano boliviano estan inextricable-
mente ligadas a la agricultura y a los fendmenos
naturales, que se acompaiian por rituales. Berg
(1992) describio que los rituales agricolas a la
Pachamama (Madre Tierra), Achachilas (dio-
ses tutelares que residen en las cumbres de las
montafias), los Uywiris (espiritus), siguen sien-
do venerados con el fin de obtener una cosecha
optima. Seguin Sigl (2011) en los Andes, el ciclo
productivo agricola musica y danza tienen que
acomodarse a las condiciones climaticas y a las
estaciones del afio.

En los aymaras del altiplano boliviano el afo
se divide en un periodo de lluvia (jallupacha)
su comienzo ritual coincide con la fiesta de
Todos Santos (2 de noviembre) y se prolonga
hasta la celebracion de Anata (carnaval); la
otra es el tiempo de helada (juipipacha), seco
(awtipacha), frio y seco en el que comienza
la siembra. Layme (1996) menciona que el
tiempo frio-seco representa al hombre y el
tiempo céalido-humedo a la mujer. El primero es
improductivo, significa violencia: el ginagina
y su chicote; y el segundo es productivo, es
amor y belleza, en este tiempo no hay violencia,
ninguna de sus danzas usa chicote o garrote

alguno, se podréa colocar, pero no se utiliza.



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 71

De acuerdo con Berg (1989a) se tienen fiestas
como Todos Santos, Candelaria, Anata y Santa
Vera Cruz o de Cruces que marcan momentos
cruciales en el ciclo productivo de la papa. En
el caso analizado la “estrangulacion del zorro”
se realiza en la fiesta del 3 de mayo, después
de la cosecha de papa: “es una de las fiestas de
agradecimiento por la cosecha mas difundidas
en el area rural” (Sigl, 2011: 487).

Territorio biocultural de Micaya

En la actualidad es uno de los distritos
municipales de la sexta seccion municipal de
Colquencha (4). En su historia local esta comu-
nidad fue un ay//u (unidad social comunitaria
y enddgena de la sociedad aymara) que poste-
riormente en el periodo republicano a finales
del siglo XIX por las politicas agrarias fue
convertida en hacienda. Con la reforma agraria
de 1953 después de varios juicios reconstitu-
yeron su territorio como propiedad colectiva,
iniciaron gestiones para constituirse en canton,
el cual fue promulgado en 1984. En los afios
90 realizaron tramites para su reconocimiento
como comunidad originaria por la presencia de

autoridades locales y la propiedad colectiva del

territorio, el cual fue logrado en el 2000.

Las principales vocaciones productivas son
la produccion de papa, cebada y quinua; en
menor medida la explotacion de arcilla desti-
nada a la ceramica, actualmente cuentan con
un Centro Integral de Formacion y Desarrollo
Micaya destinada a la produccion artesanal de
ceramicas.

La propiedad de la tierra es colectiva, sigue
transfiriéndose de forma patrilineal y genera-
cional, se asienta en la sucesion hereditaria,
existe dispersion y parcelacion de tierras: una
misma familia puede poseer varias parcelas
dispersas en varias sayarias (tablones/parce-
las). Actualmente, practican el sistema aynuga
(tierras que se cultivan de acuerdo con un ciclo
de rotacion), la sayarnia y qallpa (tierra cultiva-
da). Dispone de diez aynugas que le permite
practicar el descanso de la tierra y rotacion de
cultivos, su acceso esta orientado por la logica
de mayores y menores (5) vinculada al paso
de cargos de autoridad originaria (Ifio Daza,
2018).

Figura 1. Ubicacion geografica de Micaya
en el municipio de Colquencha (La Paz,
Bolivia)

Fuente. Elaboracion propia.

DEPARTAMENTO LA PAZ | PROVINCIA AROMA

SECCION CO 'l ENCHA




72

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

La estructura de autoridades se divide en origi-
narias, sindicales y vecinales. En el caso de las
originarias la maxima autoridad es el Jilagata
0 Mallku (primera autoridad comunal); es ele-
gido de una lista y posesionado el 24 de junio;
sus principales funciones son las liderar a la
comunidad, tomar decisiones sobre el territorio
“[...] sabe de los problemas de la comunidad,
atiende reclamos, solicita proyectos decide
sobre la tierra” (Comunicacion personal, 25-
05-2018). Hay otros cargos son el Jach’a Tata
(padre grande) que cumple las funciones de
justicia y el Sullka Mallku (autoridad menor)
debe convocar a la poblacion para las reunio-
nes (Comunicaciéon grupal 1, 26-06-2018).
También se tiene el cargo de Kamana como el
responsable del cuidado del cultivo. Los cargos
originarios son obligatorios, por rotacioén y
duales Chacha-Warmi (Hombre-Mujer).

Lari Jaychja como predictor del clima en el

ciclo agricola en Micaya

Las practicas de rituales son una cog-
nicion social de significados donde el sujeto
es productor de sentidos, de discursos, de
practicas socioculturales y de reproduccion de
esquemas mentales y de simbolos en un deter-
minado contexto que articula lo biocultural y
las practicas sociales (Ifio Daza, 2023). Esto
hace comprender que las practicas sociocultu-
rales se constituyen en estrategias que median
las relaciones al interior de la comunidad. De
este modo, la practica cultural son acciones,
percepciones y vivencias de actores que recrean
la socialidad mediante performances que son

representadas, recreadas, apropiadas, despla-

zadas y transformadas en las practicas y en las
interacciones de la vida cotidiana de los cuerpos
de sujetos con los territorios.

Las practicas culturales vinculadas al ciclo
agricola se manifiestan, a través de la puesta
en escena de saberes y conocimientos locales
que van desde rituales y fiestas agricolas; en los
aymaras las referidas a la crianza de la papa.
Kaufman (2022) menciona que las ceremonias
para pedir permiso a la Pachamama y como
agradecimiento guian la vida diaria. Como
sugiere Inquilla y Apaza (2021) el agricultor
andino dialoga permanentemente con la Madre
Tierra para solicitar, pedir y suplicar, muchas
veces a través de ritos, como el pago, acompa-
fiados con sus oraciones y rezos.

Mientras las fiestas agricolas se plasman me-
diante actuaciones, danzas y musica. Berg
(1989b) explica que la musica y danza del
altiplano boliviano es inextricablemente ligada
a la agricultura y a los fendmenos naturales.
Entonces, musica, canto, danza, comer y beber
de forma excesiva no son solamente “acceso-
rios bonitos” o una mera diversion, sino son
elementos performativos (Schechner’s, 2002)
que estan destinados a la creencia y la sosteni-
bilidad de la vida en las comunidades.

Segun Turner (2002) existen dos tipos de per-
formances: la social que incluye el “drama so-
cial” que es una “secuencia de experiencias” y
la cultural, que comprende los dramas estéticos
y puestas en escena (ritual, teatro, actuacion).
La performance escenificada en si misma que
usa multiples medios, a través de los cuales
las/os participantes experimentan un evento
determinado, intensamente transformandose
en el marco de esa experiencia. También se

debe considerar el contexto y/o entorno. Es



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 73

decir, para la puesta en escena del desarrollo de
las préacticas y comportamientos se median en
contextos y en la vida cotidiana. Por lo tanto,
estas performances son los eventos sociales y
culturales de un grupo social que se manifiesta
en la vida cotidiana y en un contexto, por medio
de actos realizativos que se transmiten, ensenan
y aprenden por distintos dispositivos en los que
las/os actores representan, recrean socialmente
y se transforman en actos, acciones y rituales
(Ifo Daza, 2022a).

Lens (1991) sugiere que en el periodo de la
cosecha y del procesamiento durante se hacen
las festividades regionales de agradecimiento.
Estas fiestas facilitan el intercambio de los
productos y, por lo tanto, también el forta-
lecimiento y la creacion de lazos sociales.
Inquilla y Apaza (2021) indican que las fiestas
rituales forman parte de la conversacion con la
naturaleza y se expresan espiritualmente con
alegria, reciprocidad, respeto, como expresion
de carifio y crianza mutua. Participa tanto la
comunidad humana como las comunidades de
la naturaleza: todos juntos comparten esta fiesta
de ceremonia ritual y se realiza inicamente en

fechas agrofestivas:

Segtn la region, la cosecha de papa
es realizada durante los meses de
abril a junio, periodo en el que se
destaca la Fiesta de la Cruz cele-
brada el 3 de mayo y generalmente
considerada como la Fiesta de la
Cosecha, que al mismo tiempo
hace referencia a la cruz andina y
la cristiana, y la constelacion de
las pléyades que predicen el des-

envolvimiento del ciclo agricola

venidero (Sigl, 2009: 320).

La fiesta y ritual Lari Jaychja en Micaya es
parte del ciclo agricola vinculado con juipi-
pacha (tiempo de helada) se realiza cada 3 de
mayo como parte de la fiesta de la Santa Cruz,
después del 2 de mayo en donde los kama-
nis-kamanas (cuidadores de los sembradios)
culminan y entregan sus cargos. Es una practica
de larga duracion que sigue perviviendo en
varias comunidades aymaras. Paredes (1913)
hablaba de cazas y peleas entre zorros y vicufias
respectivamente, de la caza del zorro que al fi-
nal es ahorcado en un mastil; Sotomayor (1930)
registrd y narr6 un baile de los K 'usillus donde
se ahorca al zorro. Thorrez (1977) describio la
danza de la caza del zorro que después de ser
sometido por sus perseguidores, es ahorcado en
lo alto de un palo o mastil, de donde cuelgan
varias cintas de colores que son trenzadas al son
de la musica de las quenas y wancaras; segin
llegue a su término felizmente el trenzado,
dependera el éxito de la cosecha.

Esta fiesta ritual agricola para algunos no es
patronal (Seto, 2011); mientras que Sigl y Men-
doza (2012), Sigl, Lépez y Ordofiez (2009) la
vinculan con la danza de K 'usil/lus como una
variedad de Quena Quena: los Qenali de la
sexta seccion municipal Colquencha vinculada

con la prediccion del afio venidero:

Un joven soltero es el que guia,
van casa por casa, se visita, en esa
casa le invitan refresco [...] de
abajo vienen los k’usillus, suben
casa por casa, pero los del baile el
Qinali que le decimos, de arriba

casa por casa. Entonces, se juntan



74

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

en la plaza, ya estan bailando todo
eso; después ahi esa noche arman
un palo asi grande como para su-
bir [...] Ahi arman y le amarran
manzanas. Entonces, ese k’usillu
tiene que subir hasta el final [...]
Cuando ya es hora de que le ahor-
quen. Entonces, bien tapado esta,
ahi ya viene, y se lo ponen en ese
lugar carne seca (charque). Ahi va
a venir, y cuando viene ya el zorro,
entonces le sube el zorro ahi, todo
el arbolito, ahi esta enganchadito,
entonces sube, sube, ven si este
afio va a ser buena cosecha o no va
a haber buena cosecha, o sea va a
haber lluvia o no va a haber lluvia,
ellos ya interpretan asi [...] (Jests
Cussi, 28-09-09 citado por Sigl,
Lépez y Ordofiez, 2009: 62; Sigl
y Mendoza, 2012: 421).

También se debe indicar que es una fiesta ritual
agricola que integra danza, musica y persona-
jes. En Micaya se celebra cada 3 de mayo como
parte la Santisima Trinidad y se lo realiza por
la noche. El ritual para su puesta en escena
esta constituido por actores-actuantes que la
recrean: K usillus, Awqi, musicos de Quena
Quena; por simbolos-simbologia: zorro dise-
cado y arbol de manzana. Los cuales permiten
desarrollar la performance que explica la trama
de la glotoneria del zorro que es cazado y es-
trangulado en el arbol de manzana para predecir

el ciclo productivo.

Principales personajes: K’usillus, Awqi 'y

Quena Quena

El K 'usillu es un personaje prehispani-
co, es un simbolo de resistencia indigena (Cen-
tro de Desarrollo de la Mujer Aymara Amuyta,
CDIMA, 2003). “La mascara del k ‘usillu esta
compuesta por una capucha de jerga gris que le
cubre toda la cabeza, con aplicaciones bordadas
de lana. Est4 coronada con adornos cilindricos
amodo de antenas de trapo que semejan varios
cuernos verticales” (Rubio, 2009: 251). Stobart
(1994) asocia los cuernos o astas con el brote
de los tubérculos sembrados. Porque en su
mascara existen apliques en formas de ojos
por lo que representaria a la papa. “La cara
bicolor, se ha dicho, podria ser un simbolo de
la dualidad andina, la nariz larga frecuentemen-
te es interpretada como un simbolo falico de
fertilidad, y los cuernos podrian interpretarse
como brotes de tubérculos sembrados” (Sigl,
2012 61). También es representado como hijo
o ahijado de los achachilas (cerros tutelares)
que colabora en las labores agricolas. De este
modo, “es un personaje mistico que forma parte
de varias danzas autdctonas: Quena Quena,
Mimula, Jach’a Sikus y las distintas variantes
de Waka Tinti” (Sigl, 2012b: 139).

En el caso de la fiesta de estrangulacion apa-
recen una tropa de K usillus (alrededor de
doce) con dos guias (pasantes) que dirigen a
los demads integrantes que son jévenes y niios.
Su rol es la de representar a una especie de
cazador que intenta atrapar al zorro tendiendo
trampas para que caigan, por ejemplo, el uso
de carne deshidratadas (charque). Al momento
de ingresar a la plaza (lugar donde se realiza la

festividad) un K usillu porta y toca una flauta



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 75

y otro un tambor.

Los K usillus son mediadores del mundo espiri-
tual con el Taypipacha (espacio central/medio)
para la fertilidad de la tierra en un futuro cer-
cano. La mediacion se la puede apreciar en la
careta que esta partida a la mitad como un sim-
bolo de dualidad andina. Sigl (2012b) menciona
que el K usillu lleve un zorro o zorrino disecado
podria interpretarse como una relacion con el
Manghapacha, el inframundo fértil habitado
por las almas y las deidades prehispanicas que
mas bien ayudan a los seres humanos para que

haya buena produccion agricola.

Figura 2. Tropa de K’usillus de Micaya

Fotografia Willka, 03/05/2019.

El otro personaje es el Awqi o Jach’a tata es
un anciano o antepasado, en el mundo aymara
principalmente en las fiestas rituales agricolas
aparece como mediador entre las/os comuneros
y las deidades, por lo que su papel es similar al
de las autoridades comunales como de los yati-

ris (sabios: celebrantes de los acontecimientos

rituales). En la estrangulacion registrada en el
2019 solo actud un Jach 'a tata que personifica
al zorro, usando ropa normal, con un punchu
(prenda de abrigo) corto con rayas rojas y blan-
ca, y otro en color blanco, se cubre la cabeza
con una tela blanca grande para que no se vea
surostro. Luego, empieza a representar al zorro
con sus sonidos, forma de caminar, se esconde
y se hace la burla de los K 'usillus cazadores.
Para acompaiiar la fiesta ritual de Lari Jaych-
ja hay un conjunto autdctono que interpreta
Quena Quena (Qina gina), los musicos estan
vestidos con piel de jaguar que es puesto sobre
su ropa. Sigl (2011) menciona que es una dan-
za regularmente presentada en la Fiesta de la
Santa Cruz que puede tener variantes tanto en
la siembra como en la cosecha es el Ch’uxiia
(verde) Quena Quena, cuyo nombre deriva de
unas “cortinas” fabricadas de miles de plumas
de loro verde que dan la sensacion de unos
sembradios bailando. Para CDIMA (2003) se
baila en las fiestas de la cosecha (3 de mayo
para la Fiesta de la Cruz) y siembra (4 de oc-
tubre para Rosario). De acuerdo con Paredes
(1913) es una danza guerrera.

En el caso de Micaya, de acuerdo con los
testimonios recopilados es una danza guerrera
porque los K 'usillus aparecen como cazadores,
en donde se enfrentan a la astucia y burla que
realiza el zorro. Segun Sigl (2009) el K usillu
se estaria apropiando de la astucia del zorro
que corresponde a su propia picardia, también
encuentra una cierta connotacion erotica ligada
al tema de la fertilidad deseada, un zorro no es
facil de atrapar y, por ende, es un acto presti-
g10s0 que aumenta el atractivo de cazar (sexual)
del portador de ese trofeo. También estd vincu-

lado con la fertilidad y con la anticipacion del



76

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

futuro deseado con la estrangulacion del zorro.

Simbolos-simbologia: Zorro disecado y

arbol de manzanas

Los simbolos son muy importantes para
las fiestas y rituales, en la estrangulacion se tie-
ne al zorro disecado y al arbol de manzanas. El
zorro en el mundo y contexto cultural aymara
es un personaje ambiguo y controvertido, tiene
varios nombres: Antorio (Antonio), Achachi
(anciano, antepasado), Lari, Pampa anu (pe-
rro del altiplano), tiwula, gamagqi, watoka.
Mitologicamente es “embajador y mensajero
de Wiraxucha [senor]” (Quiroz, 2007: 69). De
acuerdo con Alegria (2014) el zorro o gamagqi,
afamado cazador de animales domésticos como
ovejas, conejos o alpacas pequeiias, paradoji-
camente las danzas ensefan la otra cara exa-
cerbando sus atributos como el vinculo con la
produccion, la fertilidad, lo sagrado, etc. Para
Seto (2011) muchos campesinos dicen que el
zorro representa la mala suerte, algunos piensan
que este animal implica buena suerte, dado que
predice la abundancia y el itinerario adecuado
de la agricultura.

CDIMA (2003) menciona que cuando participa
el K usillu y frecuentemente juega con anima-
les disecados que son de buen augurio para la
produccion agricola como la vicufia, el zorro y
el titi (gato montés) y a veces también los lleva
cargado sobre la espalda. O en la estrangulacion
aparece representado por un Jach’a tata que
utiliza un zorro disecado y que al ser cazado
se lo estrangula y dependiendo donde mire se
pronostica el augurio de la proxima cosecha,

asi como el clima que lo acompafiara, porque

el zorro vincula el mundo de arriba con el de
abajo y media la produccién y la abundancia
en la tierra.

Mientras el arbol de manzana (6) que esté para-
do en un hueco con un palo entre tres a cuatro
metros que tiene como respaldo piedras grandes
para que no se caiga, con hojas de eucalipto y
se cuelgan manzanas en la cima, una soga que
llega desde el tope del arbol hasta el piso en
donde se pone carne seca (charque) como cebo
para el zorro gloton. Los K ‘usillus bailan dando
vueltas alrededor del “arbol de manzana”, y
el zorro se roba el cebo, vuelve y ataca a los
K'usillus, cuando se caza al zorro se atrapa y
se lo cuelga en la parte alta del arbol. El arbol
de manzanas representa los tres espacios: el
de arriba, el de abajo y el centro, es decir, el
zorro proviene del mundo de abajo y cuando
es estrangulado sube al mundo de arriba donde
como mediador debe adivinar la abundancia

del afio proximo.

La puesta en escena: Lari Jaychja

Para Ortega (2017) la ritualidad posee
un protocolo que guia los pasos a seguir para la
ejecucion de la misma, para empezar, la persona
que se encargard de guiar y realizar el rito sera
un yatiri o un amawta el resto de la comunidad
participara de acuerdo al guia. En Micaya se
pudo observar y registrar en mayo de 2019, que
se realiza en las casas y la plaza principal; se
tienen actores que estan constituidos por & ‘usi-
llus que tienen dos guias (pasantes), jovenes y
nifnos, un zorro disecado que es representado
por el awki (anciano).

Se inicia después de la entrega del cargo de



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 77

Kamana, en la manana el 3 de mayo salen los
primeros k ‘usillus que visitan las casas de las/os
comunarias/os, para que les regalen una parte
de sus productos recién cosechados, en algunas
casas los esperan con comida y/o refresco, en
caso de no ser recibos los & ‘usillus hacen bro-
mas y travesuras. Al son de flautas pequenias
tocadas por un grupo de k ‘usillus se acompana
con su tambor (wayqu), los demas integrantes
que son adolescentes y nifios van gritando y
haciendo falsetes: “ju, ja, jauuu”. Al finalizar
la tarde se dirigen al compds de las flautas y el
tambor hacia la plaza principal llevan un azote,
sogas, palos y ramas de eucalipto; también llega
el conjunto de Quena Quena; los dos grupos se
encuentran y se saludan.

Los k’usillus en el centro de la plaza hacen
un hoyo y levantan el arbol de manzana que
fungird como el lugar para poner la trampa y
atrapar al zorro. En medio de la construccion
de la trampa los & ‘usillus bailan hacen bromas
y juegan alrededor de la plaza y en el arbol
elaborado. Una vez armado el arbol llegan las
autoridades originarias y sindicales se sientan
en el centro, y por altavoces se invita a la pobla-
cion a que vengan a participar de la fiesta ritual.
En la noche los ejecutantes de Quena Quena
interpretan sus flautas acompafiadas de un
tambor cuando hace la primera aparicion del
zorro (personificado por el Awki) en la plaza,
empieza a burlarse de los k’usillus que lo
quieren atrapar, los muerde y ataca, se come
la comida de la trampa, se escapa y no puede
ser capturado; persigue y se come algunos
K'usillus que se caen al suelo y se hacen los
muertos por un momento. El 4Awgi al manejar
al zorro disecado imita los movimientos y soni-

dos, en varios momentos se abalanza hacia las/

os espectadores. Horas mas tarde los & ‘usillus
preparan nuevamente la trampa, después de
bailar y ser atacados por el zorro, finalmente
es atrapado por una autoridad comunal que le
pone la soga en su cuello y con la ayuda de un
intérprete de Quena Quena se lo estrangula en
el arbol y con la direccion de su rostro se adi-
vina la fertilidad y la abundancia del préximo
afio. Hay un maestro (yatiri) que interpreta la
mirada del zorro, en esta ocasiéon mird hacia el
lado de Collana en direccion del Lago Titicaca

por lo que augurd un buen afo.

Figura 3. Estrangulamiento del zorro en
Micaya

Fotografia Willka, 03/05/2019.

Después se procede a felicitarse y regocijarse,
se baja al zorro que es puesto en la mesa donde
estaban sentadas las autoridades, las cuales
cada una de ellas ch’alla (rito religioso / ce-
remonia de ofrenda o sacrificio a los dioses)
al zorro disecado, luego el Awki envuelve al
zorro y se lo lleva. Luego, se baila y bebe con
alegria se gira alrededor del arbol al ritmo de
Quena Quena; los k’usillus pasantes reciben

algunos paquetes de refresco (gaseosas) y cajas



78

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

de cerveza por parte de las autoridades, fami-
liares y amigos como sefial de agradecimiento,
algunos les prenden billetes en la solapa. La
fiesta y el ritual concluye a las 23:00 cuando
las autoridades originarias y sindicales, los
k usillus pasantes y sus acompafiantes se retiran
de la plaza. Al dia siguiente se recoge el arbol

de manzana.

El Lari y su vinculo con lo productivo y el

clima: estrangular para madurar y predecir

En Micaya las/os comunarias/os deno-
minan al zorro como lari, tiwula, gamaqi, sa-
llka y Antonio. Juega un papel muy importante,
entre mito, leyenda, religiosidad, simbolismo
y significado mental y cultural en los aymaras.
Segun Sigl (2009), en la cosmopraxis andina
el zorro es un animal de connotacion ambigua,
por un lado, considerado como un depredador
de crias de llama y oveja cuya presencia es una
sefial de mal agiiero, por otro, estimado por su
astucia y su manera de pronosticar el desarrollo
del futuro ciclo agricola. El andlisis simbolico
que se presenta se identificaron varias simbo-
logias en la “estrangulacion del zorro”, por
ejemplo, en Micaya se realiza por la noche
porque esta vinculado con el habito nocturno
del zorro, el mediador en los tres mundos, la
metafora de cierre y nuevo ciclo agricola, y

como indicador sociocultural del clima.

El Lari: mediador entre los tres mundos

El zorro cumple el papel de mediador

entre los tres mundos: el de abajo, el centro y el

de arriba. Grillo (1991) menciona que el ayllu
andino incluye tres “comunidades”: la humana,
la de huacas, o deidades (Pachamama, Acha-
chilas, Serenos y todas las deidades locales
y universales) y la de la sallga, la naturaleza
salvaje. De acuerdo con Inquilla y Apaza “la
comunidad de deidades esta compuesta por los
cerros protectores conocidos como achachilas
(cerros tutelares, apachetas), rios, manantiales
y lagunas, que son los facilitadores y armoni-
zadores de la crianza de las demas colectivi-
dades” (2021: 257). Para van Kessel (1994) el
zorro pertenece al sallga el mundo silvestre, o
al Manghapacha (mundo de abajo), por eso es
un personaje que opera entre el cielo y tierra.
Por lo que desempefia su rol de mediador de
los mundos, porque es un mensajero del mundo
divino que llega al taypi (centro) en donde se
alimenta, luego con su muerte: la estrangula-
cion en el arbol se produce su ascension (7).
Por lo que la relacionalidad entre el zorro que
representa al mundo de abajo, con los K usi-
llus que asumen su rol en el centro y con la
estrangulacion se vincula con el mundo de
arriba, donde el zorro adivina la fertilidad del
proximo afio, implica una fuente de la cosecha,
la cual esta bajo el dominio de deidades. Como
sugiere van Kessel (1994) el zorro al ser “perro
del Mallku” (el espiritu de cerro protector del
ayllu) tiene vinculos y mayor cercania con las
deidades del cielo que le permiten interceder.
Segun Seto (2011) en la mayor parte de los
rituales realizados en el altiplano se expresa
y se construye la idea o la creencia de que la
bendicion (la fertilidad y la abundancia) es
otorgada por los dioses, como se manifiesta
tipicamente en la ofrenda reciproca.

De acuerdo con Iio Daza (2023) en los Andes



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 79

los diferentes banquetes comensales tienen el
principio de reciprocidad comunitaria entre
personas con lo espiritual. La comensalidad
forma parte de los principios de familiarizacion,
socialidad y correspondencia en las ontolo-
gias de los territorios aymaras. “El zorro es el
principal portador de las comidas ritual de la
huaca (lugar sagrado)” (Huarita, 2021: 57), de
las divinidades y deidades. Esta reciprocidad
se hace presente en la glotoneria de los zorros
durante mas de tres horas “comiendo” los cebos
y a los k’usillus, estos Gltimos representan la
cosecha abundante, porque fueron nutridos du-
rante sus visitas a las casas, es decir, se realiza
un banquete de alimentos. De este modo, hay
una reciprocidad entre el zorro que se come
a los k’usillus que fueron alimentados con la
cosecha, y al ser estrangulado como mediador
debe adivinar la fertilidad, abundancia y la
presencia de fendmenos climatolégicos. La
naturaleza glotona y depredadora del zorro con
su muerte implica la abundancia que serd en un
futuro cercano.

El zorro es el portador benéfico de los alimentos
comestibles que aseguran la subsistencia del ser
humano. Itier (1996) sefiala que la presencia
del zorro en la etiologia de las plantas culti-
vadas marca su funcidén como “dispensador
de fertilidad”. Espinosa (1998) indica que la
participacion en los mitos sobre la génesis de
plantas alimentos el zorro representa, segun
estos relatos un puente entre el mundo de las
divinidades y el de los seres humanos. Por
ello el zorro disecado se constituye en un me-
diador entre el mundo humano con el divino,
entre la naturaleza con la vida cotidiana en el
taypi donde se produce para sostener la vida.

“El zorro contribuye al mantenimiento de un

equilibrio provechoso entre nuestro mundo y
el otro” (Itier, 1996: 313). Por ende, hay una
relacionalidad entre la vida material con la

espiritual y con la social.

Metafora de cierre y nueva maduracion del

ciclo productivo

Para Huarita (2021) el zorro determina
el ciclo agricola y los ritos festivo-religiosos.
Segun Mendoza (2019) es un importante indi-
cador agricola, demarcador de tiempos ritua-
les que van acompafiados de juegos y fiestas
importantes. En el acto de estrangular al zorro
existe una sefia que metaforicamente indica el
fin y el inicio de una nueva maduracion de la
produccion venidera. Seto (2011) explica que
esta presente en la maduracion de los cultivos,
por ejemplo, las/os comunarias/os en carnava-
les ponen serpentinas de papel a los productos,
a los ganados y a hombres y mujeres también
los enrollan con serpentinas en el cuello, de-
seandoles prosperidad, al ponerlo, se tiene la
costumbre de dirigir la palabra: jJaychikatama!
(vas a ser estrangulado). Los que son enrolla-
dos con serpentinas se lo agradecen con gran
alegria. Entonces, ;por qué les “estrangulan”?
para que tengan prosperidad.

De este modo, la estrangulacion del zorro sig-
nifica una transicion hacia la maduracién que
se inicia con el cierre del ciclo agricola y se
dirige hacia una nueva fertilidad de la préxima
produccion. Entendiendo que en el mundo de
arriba es la fuente de la cosecha. “De este modo
el zorro cumple una funcién de /continente
celestial/ del /precioso contenido/, ¢l es quien

transporta esos productos a la tierra” (Rubina,



80

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

2012: 592). Es pasar hacia la madurez y la
prosperidad con la renovacion del ciclo vital
de los humanos y de lo agricola, en donde se
confraterniza las relaciones de reciprocidad
comunitaria. Donde el zorro es un mensajero
y portavoz de la divinidad agricola para con
los seres humanos y un equilibrador de la vida
social y agricola. Por lo que lo bioldgico y lo
cultural integran una totalidad de la realidad.
Se trata de una domesticacion reciproca, pues al
mismo tiempo la cultura va siendo domesticada
(civilizada) por la naturaleza. Por ende, existe
una relacionalidad reciproca complementaria

entre cuerpo-territorio.-

Indicador natural y sociocultural del clima

en el calendario agricola

Segun van Kessel y Enriquez (2020)
para conocer el tiempo durante el afio agricola
se dispone de tres fuentes de informacion: ob-
servacion de los fendmenos meteorologicos;
consulta a sus “mensajeros, sefialeros o avisa-
dores” (indicadores) que son anunciados por la
Madre Tierray los Apus (cerros protectores); y
la informacioén meta-empirica o meta-sensorial
(lectura de coca, naipes, suefios, otros). Para
Moncada y Diaz (2022) las colectividades
de los Andes han observado con atencion los
fendomenos climéticos, elaborando complejas
explicaciones sobre los eventos atmosféricos y
su relacion con los fendmenos naturales, entre
otros, como parte de una cosmopraxis construi-
da desde procesos culturales, sociopoliticos e
historicos, que dan cuenta de la existencia de
un conocimiento tradicional aprehendido por

medio de la experiencia acumulada.

Los indicadores naturales se clasifican en
biologicos: incluyen a los fitoindicadores y
zooindicadores; los astronomicos (sol, luna y
estrellas); y los atmosféricos o fisicos (viento,
arco iris, nevadas, nubes) permiten saber en
qué tiempos sembrar, cosechar o desarrollar
alguna actividad agrofestivo (Ifio Daza, 2022b).
“Entonces, la crianza y la vivencia es reciproca:
las familias aymaras estan ligadas en la conver-
sacion permanente con las sefias o indicadores
naturales, para saber si la campafa agricola va
a ser adelantada, intermedia o tardia” (Inquilla
y Apaza, 2021: 268).

En el caso del zorro es un zooindicador en el
que se observa su comportamiento y se inter-
preta la prediccion climatica en el ciclo produc-
tivo agricola. Kessel (1994) explica que el zorro
anuncia una buena produccion de papa, cuando
sus ladridos son muy agudos; manifestdndose
como si estuviera atragantada o taponada su
garganta. Para un mal afio o mala produccion de
papa, sus ladridos son finos y nitidos. Del tono
deduce el campesino si en el nuevo afio agricola
las lluvias vendran temprana o tardiamente, si
seran escasas o abundantes.

Huarita (2021) menciona que el comporta-
miento del zorro en el medio ecoldgico de la
zona funciona como uno de los marcadores
de tiempo que determinan el ciclo productivo
agricola. De acuerdo con Céceres (2007) el
zorro en el calendario agricola funciona como
un reloj sideral que marca el inicio de ciertas
actividades agricolas como el barbecho y el

sembradio.

Siendo un buen pronosticador de la
produccion, inclusive sefial en que

espacios geograficos de la comuni-



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 81

dad habré buena produccion y por
otro lado si sera afio adelantado,
medio o afio atrasado proveyendo
de esta manera a los pobladores
para tomar decisiones si siembran
antes, normal o al tltimo (CDIMA,
2003: 40).

Los indicadores socioculturales se recrean so-
cialmente mediante practicas culturales que se
realizan en la produccion de la vida y que esta
relacionada con su cosmopraxis y ontologia
(Ifo Daza, 2019). Apaza et al (2022) senalan
que el didlogo atento y continuo permite saber
en cada momento si el afio que viene sera llu-
Vi0so 0 seco; si serd una campana adelantada,
intermedia o retrasada; si las chacras ubicadas
en la parte alta, intermedia o baja de las laderas
seran las mejores o si la parcela por preparar-
se debe estar ubicada en lugares himedos o
secos. Por ello, la “estrangulacion del zorro”
sirve como indicador sociocultural que permite
orientar la planificacion de la produccion agri-
cola, es decir, la presencia de lluvias, sequias,
heladas o granizadas.

Al colgar al zorro disecado se interpreta segiin
la direccion de la mirada se oriente hacia los
achachilas: Sajama e Illimani (cerros nevados)
y Mama Qota (Madre Lago Titicaca). La orien-
tacion hacia el Sajama se interpreta como afio
de helada; si es al Illimani no habra ni lluvia,
ni helada; si mira a Qota va a haber lluvias.
El zorro al ser considerado como perro de la
Qota Mama establece un vinculo con los seres
humanos y con la divinidad agricola, por lo
que con su mirada hacia la Madre lago Titicaca

invoca a las lluvias.

Lari jaychja en tres de mayo se
celebra. Los K usillus juegan con
Lari jaychja en la plaza. En Trini-
dad el awgi cuelga al zorro a un
poste. Cuando mira al Lago habra
lluvia, si mira al Illimani sera afo
regular. Esta sefial se cumple cada
afio (Comunicacion grupal 1, 26-
07-2018).

(...) esta costumbre se lo realiza
en fiesta de Trinidad de cada afio
(...) cuelgan a un zorro muerto en
un poste, si su rostro mira o estd
orientado al Sajama habra heladas,
simira al [llimani no habra ni lluvia
ni helada, si mira al Qota va a haber
lluvias (Comunicacion grupal 2,
26-07-2018).

Mientras los tiempos de produccion estan
vinculados también con la mirada del zorro
estrangulado: su mirada hacia Qota es senal
de buen afio y buena produccion; si es hacia
Sajama serd un mal afio y hacia el [llimani sera

un afio regular:

Colgamos al zorro al poste si esta
vista al lado del lago indica para
buen afio...si esta vista hacia Sa-
jama es para exista la helada, mal
afio, hacia el Illimani senal afo
regula; mirando al Sajama sefial
de mal afio (Comunicacion grupal
2,26-07-2018).

Através de la “estrangulacion del zorro” las/os
comunarias/os tienen la capacidad de presagiar

el afio abundante, regular o escaso. Por ello,



82

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

el zorro es un mediador entre la comunidad
y el mundo transcendente, que transmite un
mensaje de los dioses que rigen la fertilidad y
la abundancia. Ademas, en base a la prediccion
pueden planificar la siembra, por ejemplo, en
el caso de la papa si serd nayra sata (siembra
adelantada), taypi sata (siembra intermedia) o
qhipa sata (siembra retrasada). De este modo,
se puede apreciar la relacion del clima con los
rituales y simbolismos que son “percibidos y
representados en diversas imagenes y que im-
plican practicas especificas (de especialistas o
de la colectividad) en torno a la abundancia o
escasez de recursos” (Ulloa, 2011: 38). Por lo
que el zorro cumple una funcién benefactora

donde pronostica el clima: bueno o malo.

Figura 4. Explicacion del Lari Jaychja en

Micaya.

Fuente: Comunicacion grupal 1, 26/07/2018.

Conclusiones

En las naciones y pueblos originarios
los territorios son representados desde sus pro-
pias ontologias en didlogo con sus cuerpos. Por

ejemplo, la Madre Tierra representa la vision

integrada y una totalidad de un ser cultural,
politico, social y econémico que tiene vida y
que permite su sostenibilidad y permanencia
del ser humano. No existe separacion entre lo
natural y lo sobrenatural; entre el conocimien-
to y los territorios, los recursos y las culturas
tradicionales (Medina, 2006); y con los cuer-
pos-territorios.

La accion reciproca entre cultura y naturaleza
se fue perfeccionando a lo largo del tiempo,
y como experiencia acumulada se expresa
hoy en las memorias de aquellos pueblos que
siguen presentes en ciertos territorios tras
largos periodos (Toledo y Barrera, 2008).
Por lo que se puede apreciar una logica eco y
cosmocéntrica que parte de la igualdad entre
ser humano-naturaleza, en donde coexisten y
conviven armonicamente seres vivos, espiritus,
ecosistemas. Es una crianza mutua entre ser

humano-naturaleza-espiritualidad.

Para Morin (1984) hay dos nociones fundamen-
tales: la primera es que el modelo cognitivo
de la Modernidad ha entrado en crisis por su
propio agotamiento e implosion; la segunda,
que es posible transitar el camino de un nuevo
paradigma epistemologico que responda a la
emergencia de la sociedad-mundo, del encuen-
tro de civilizaciones, del didlogo de saberes,
de una mundializacion solidaria que confronte
radicalmente la l6gica de la globalizacion he-
gemonica. En este contexto, la reivindicacion
de los saberes locales y la propuesta de un dia-
logo de saberes emergen de la crisis ambiental
entendida como una crisis civilizatoria; de una
crisis de la racionalidad de la Modernidad y
del proceso de racionalizacion del proceso de
modernizacion (Leff, 2011).



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 83

Esta reivindicacion de la cosmopraxis de los sa-
beres ancestrales agroclimaticos se sustenta en
el sentido ontoldgico de equilibrio de las vidas
y mundos que coexisten. Un primer principio
es el respeto de la naturaleza, de su entorno
y sus componentes (rios, plantas, animales o
espiritus). El segundo es la reciprocidad que
se canalizan y estructuran en ceremoniales y
reuniones rituales especificas; por ejemplo,
en los aymaras y quechuas la Madre Tierra es
otro ser vivo que necesita alimentarse, beber o
descansar; por ello, periddicamente le dan de
beber y la hacen descansar, dirigiéndose a ella
con mucho carino. El tercero, es la relaciona-
lidad desde un sentido holistico y complemen-
tario que va desde lo racional, lo espiritual, lo
vivencial y lo intuitivo (Ifio Daza, 2017); en
donde los seres humanos mediante sus cuerpos
se relacionan con los territorios, el ambiente,

el cosmos, la vida, y lo no vivo.

Por ejemplo, en la fiesta ritual “estrangulacion
del zorro”, el Lari desarrolla un papel media-
dor con los tres mundos, adivina la fertilidad
del proximo ciclo agricola. La soga puesta en
el cuello del zorro expresa una metafora de
cerrar el cultivo para transitar hacia la madu-
rez y prosperidad de la siguiente siembra. Y la
practica como indicador sociocultural permite
la planificacion del ciclo agricola, como pro-
nosticador de la presencia de lluvias, sequias,
heladas, el cual se vincula con las sefas de
augurio de fertilidad y prosperidad. De este
modo, la ritualidad forma parte de los procesos
de socialidad y correspondencia entre la vida

material, espiritual y social.

Notas

(1) Una version preliminar fue leida como
ponencia en el III Congreso Virtual Desarrollo
Sustentable y Desafios Ambientales, 8 al 18 de
noviembre de 2021, La Paz-Bolivia. El articulo
que se presenta ha sido revisado, actualizado
y completado en lo referente a contenidos y

referencias bibliograficas.

(2) Se particip6 en los momentos constitutivos
del cargo de Kamani (2018-2019) y en varias
reuniones y asambleas comunales, y se registro

la “estrangulacion del zorro” en mayo de 2019.

(3) La seleccion de informantes clave para las
entrevistas individuales semiestructurada fue-
ron personas que pasaron el cargo de Kamani
(criador y cuidador de cultivos como la papa,
quinua y cebada), ex-autoridades originarias;
las entrevistas grupales fueron mediante ta-
lleres participativos que tuvo como criterio lo
intergeneracional, por género y conocimiento
sobre indicadores naturales y cosmopraxis

aymara del clima.

(4) Integrada por los distritos de Colquencha
como capital del municipio, Marquirivi, Ma-

chacamarca y Micaya.

(5) Los mayores son los que lograron la pri-
mera retroversion de la hacienda en 1961; y
los menores fueron los que recuperaron en una

segunda retroversion en 1970.

(6) La manzana se emplea por ser redonda,
grande y dulce, sirve para representar los pro-
ductos como papas. Ademas, forman parte de
varios rituales, por ejemplo, estan presentes en

candelaria y en carnavales.



84

WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

(7) El arbol de manzana es el puente entre
alaxpacha, manqapachay taypipacha, porque

la cosecha se baja desde arriba hacia abajo.

Bibliografia

Alegria, P.

2014. “El tiwula o de la ambigiiedad en el
mundo andino”. Revista Boliviana
de Investigacion, 11(1), pp. 169-
194. Disponible en: https:/www.
pueblos-originarios.ucb.edu.bo/
digital/106000042.pdf [Consultado
10-06-2021].

Apaza, J., Alanoca, V., Cutipa, G., Torres, A.,
Quenta, R. y Apaza, G.
2022. “Sabiduria  tradicional para la

crianza de cultivo de quinua
(Chenopodium Quinoa Willd) y uso
en las comunidades aymaras (Puno-
Pert)”. Anales de Geografia de la
Universidad Complutense, 42(1), pp.

11-30. DOI: 10.5209/aguc.81793

Berg, H.
1992. “Ritos antes y después de la cosecha
entre los aymaras”. En: Bottasso, J.

(Coord.). Las Religiones Amerindias:

500 arios después. Tomo 2. Quito:
Abya Yala, Roma: MLAL, pp. 221-
259.

------- 1989a. “Los ritos agricolas de los

aymaras”. Yachay, 6(9), pp. 63-81.

------- 1989b. La tierra no da asi no mas. Los
ritos agricolas en la religion de los

aymaracristianos. La Paz: Hisbol.

Caceres, E.

2007. “El zorro y la ética andina.
Representaciones y recomendaciones
simbolicas para ser ‘Allin Runa’
(buena persona). JVolvere, 1V(28),
Articulo 3. Disponible en: https://

iecta.cl/revistas/volvere 28/articulos.

htm#c [Consultado 23-12-2021].

Centro de Desarrollo de la Mujer Aymara
Amuyta

2003. 9 arios recuperando y fortaleciendo la
Musica y Danza de nuestro pueblo.

La Paz.

Espinosa, G.

1998. “Lari y Jamp’atu. Ritual de Iluvia y



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 85

simbolismo andino en una escena
de arte rupestre de Ariquilda 1.
Norte de Chile”. Chungara, 28(1-
2), pp. 133-157. Disponible en:
http://www.chungara.cl/Vols/1996/
Vol28-1-2/Ritual de lluvia y
simbolismo_andino _en una_escena.

pdf [Consultado 11-04-2023].

Gonzales, M.

2015.“Laemergenciadeloancestral: unamirada
sociolodgica”. Espacio abierto, 24(3),
pp. 5-21. Disponible en: https://www.
redalyc.org/pdf/122/12242627001.
pdf [Consultado 10-04-2023].

Grillo, E.
1991. “La cosmovision andina de siempre y la
cosmologia occidental moderna”. En:

(Desarrollo o descolonizacion en los

Andes? Lima: PRATEC, pp. 9-61.

Huarita, G.

2021.“Elzorroenelciclovitalde Piucha”. Piedra
de Agua, 9(25), pp. 46-59. Disponible
en: http://www.fundacionculturalbcb.
gob.bo/documentos/piedra-agua/

PiedradeAgua25.pdf [Consultado 10-

09-2022].

Inquilla, J. y Apaza, J.

2021. “Saberes campesinos para la crianza de

la papa en las comunidades aimaras
del altiplano, Puno”. Anthropologica,
XXXIX (46), pp. 255-280. DOI:
10.18800/anthropologica.202101.009

Ino Daza, W. G.

2017. Historia del extractivismo del litio en

Bolivia. El movimiento civico de
Potosi y la defensa de los recursos
evaporiticos del Salar de Uyuni (1987-
1990). RevIISE - Revista De Ciencias
Sociales Y Humanas, 10(10), 173-
188.

2019. Pedir permiso a la tierra
para criar la vida: saberes ancestrales
y cambio climatico en comunidades
aymaras de Bolivia. En Bustamante,
R.y Canedo, G. (eds.), Visiones sobre
el climay gestion del riesgo climatico.
Estudios y propuestas de estrategias
de adaptacion al Cambio Climatico.
Cochabamba: Centro Andino para la

Gestion y Uso del Agua, Facultad de



86 WEIMAR GIOVANNI INO DAZA
Agronomia de la UMSS, 177-200. Kaufman, L.
2022. “Los impactos del cambio climatico
2022. Saberes ancestrales, en las comunidades Aymaras en
conocimientos locales y cambio Putre, el valle de Azapa y Arica”.
climatico en comunidades aymaras Independent Study Project (ISP)
del Altiplano boliviano: apuntes del Collection, 3469. Disponible en:
estado de arte. Millcayac, vol. 1X, https://digitalcollections.sit.edu/isp
nam. 17, 124-149. collection/3469 [Consultado 10-04-
2023].
2023. Kamanis: guardianes
espirituales, criadores y protectores Layme, F.
de la produccion agricola en 1996. “La concepcion del tiempo y la musica
el territorio aimara de Peias, en el mundo aymara”. En: Baumann,
Bolivia. Naturaleza Y Sociedad. M. (Ed.). Cosmologia y musica en los
Desafios Medioambientales, 6, 83- Andes. Madrid: Iberoamericana, pp.
114. 107-116.
Itier, C. Leff, E.

1997. “El zorro del cielo: un mito sobre el
origen de las plantas cultivadas
y los intercambios con el mundo
sobrenatural”. Bulletin del Institut
Francais d'Etudes Andines, 26(3),
pp. 307-346. Disponible en: https://
www.redalyc.org/pdf/126/12626302.
pdf [Consultado 05-06-2021].

2011. “Didlogo de saberes, saberes locales

y racionalidad ambiental en
la  construccion social de la
sustentabilidad”. En: Argueta, A
Corona, E. y Hersh, P. (Coord.).
Saberes colectivos y dialogo de
saberes en Meéxico. Cuernavaca:

UNAM, CRIM; Puebla: Universidad

Iberoamericana, pp. 379-391.



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 87

Lens, L.
1991. “El calendario aymara”. Khana,

XXI1(44), pp. 109-114.

Medina, J.
2006. Suma Qamania. Por una convivialidad
postindustrial. La Paz: Garza Azul,

2006.

Mendoza, V.

2019. “Acercamiento al manejo del zorro
andino (Lycalopex culpaeus) en el
altiplano Norte de Bolivia. Analisis
arqueozoologicos en los periodos
Formativo-Wancarani y Horizonte
Medio-Tiwanaku”.  Archaeofauna,

28, pp. 185-196. DOI: 10.15366/
archacofauna2019.28.015

Moncada, C. y Diaz, A.

2022. “Vaticinios de eventos climaticos
en comunidades aymaras en los
Andes del norte de Chile”. Revista
de Geografia Norte Grande, 8§83,
pp. 51-66. DOI: 10.4067/S0718-
34022022000300051

Morin, E.
1984. Ciencia con Consciencia. Barcelona:

Anthropos.

Ortega, L.

2017. “Cota Mama. La importancia de la
interaccion ritual para el uso y
preservacion del agua”. Desarrollo
Rural Exploraciones, 37, pp. 1-17.
Disponible en:  https:/ipdrs.org/

images/exploraciones/archivos/

EXPLORACIONES-37--

GANADORA-2017.pdf [Consultado

11-04-2023].

Paredes, R.
1913. El arte en la altiplanicie. La Paz: Talleres

Tipograficos de J. Mgl. Gamarra.

Quiroz, R.

2007. “El zorro, el zorrino y el perro en la
tradicion cultural de los pobladores
de Vitor”. Dialogo Andino, N° 19, pp.
65-74. Disponible en: https://www.
redalyc.org/pdf/3713/371336239006.
pdf [Consultado 05-06-2021].



88 WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

Rubina, C. Schechner’s, R.

2012. “El zorro que cayd del cielo: motivos 2002. Performance Studies: An introduction.

etnoliterarios y etiologiaenlatradicion
oral quechua del sur andino peruano”.
En: Couto, P., Enriquez, G., Passeri,
A. y Paz-Gago, JM. (Coords.).
Cultura de la Comunicacion -
Comunicacion de la  Cultura:
actas del X Congreso Mundial de
la Asociacion Internacional de
Estudios en Semiotica. La Coruia:
Universidade da Corufia, pp. 585-
594.

Rubio, M.

2009. “En busca de la teatralidad andina”.

Fiestas y rituales. X Encuentro
para la promocion y difusion del
Patrimonio Inmaterial de paises
Iberoamericanos. Lima, noviembre
2009. Lima: Corporacion Inmaterial
de Paises Iberoamericanos, pp.
245-262. Disponible en: https://
www.infoartes.pe/wp-content/
uploads/2014/12/En-busca-de-la-
teatralidad-andina.-Por-Miguel-

Rubio.pdf [Consultado 12-06-2021].

London: Routledge.

Seto, J.

2011. Un estudio antropologico de las fiestas
aymaras. Con relacion al ciclo
agricola, la sociedad comunal y la
ecologia del altiplano boliviano.
Tesis de Doctorado. Universidad de

Salamanca.

Sigl, E.

2012a. “Erotismo, sexualidad y humor en
las danzas del altiplano boliviano”.
Maguare,  26(2), pp. 51-86.
Disponible en: https://revistas.unal.
edu.co/index.php/maguare/article/
view/37911  [Consultado  06-06-
2021].

--------- 2012b. “‘Etnicidad, poder y género’”.
En: Sigl, E. y Mendoza, D. No se
baila asi no mads...Género, poder,
politica, etnicidad, clase, religion
v biodiversidad en las danzas del
altiplano boliviano. Tomo 1. La Paz:

s/e, pp. 29-352.



FIESTA RITUAL: LARI JAYCHJA COMO PREDICTOR DEL CLIMA (...) 89

--------- 2011. “Cuando mujeres se visten
de flores y chacras bailan. Danza,
fertilidad y espiritualidad en el
altiplano  boliviano”.  Anthropos,

tomo 106, pp. 475-492. DOI:

10.5771/0257-9774-2011-2-475

--------- 2009. “Donde papas y diablos bailan.
Danza, produccion agricola y religion
en el altiplano boliviano”. Maguaré,
23, pp. 303-341. Disponible en:
https://revistas.unal.edu.co/index.
php/maguare/article/view/15051
[Consultado 08-06-2021].

Sigl, E. y Mendoza, D.
2012. No se baila asi no mds... Danzas
autoctonas y folkloricas de Bolivia.

Tomo II. La Paz: s/e.

Sigl, E., Lopez, E. y Ordofiez, D.
2009. Cada asio bailamos. Danzas autoctonas
del departamento de La Paz. La Paz:

Gobierno Municipal de La Paz.

Sotomayor, 1.
1930. Aiejerias paceiias. Repertorio de

tradiciones y otros romances de

la ciudad de nuestra seriora de La
Paz. La Paz: Imprenta de Flores, Sn.

Roman y Compaiiia.

Stobart, H.

1994. “Flourishing horns and enchanted
tubers: music and potatoes in
highland Bolivia”. British Journal of

Ethnomusicology, 3, pp. 35-48.

Thorrez, M.
1977. “Pervivencia de la danza de las ‘cintas’”.

El Diario, 11 de diciembre. La Paz.

Toledo V. y Barrera, N.

2008. La Memoria Biocultural: la importancia

ecologica de las  sabidurias
tradicionales.  Barcelona: Icaria.
Disponible en: http:/www.

ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/
libreria/364.pdf [Consultado 10-06-
2021].

Tumer, V.

2002. “Laantropologia del performance”. En: Geist, L.
(Comp.). Antropologia del ritual. México
DF: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia, 2002, pp. 103-144.



90 WEIMAR GIOVANNI INO DAZA

Ulloa, A.

2011.  “Construcciones culturales  sobre
el clima”. En Ulloa, A. (Ed.).
Perspectivas culturales del clima.
Bogotd: Universidad Nacional de
Colombia, Facultad de Ciencias
Humanas. Departamento de

Geografia, pp. 33-53.

Van Kessel, J.
1994. “El zorro en la cosmovision andina”.

Chungara, 26(2), pp. 223-242.

Van Kessel, J. y Enriquez, P. 2020. Serias
vy senaleros de la Madre Tierra:
agronomia andina. (2* ed.) Lima:
Fondo de Cultura Econdmica;

Universidad Nacional del Altiplano.



