
                              SCRIPTA ETHNOLOGICA NUEVA EPOCA, Vol. 46, Num. 2 ,  Bs. As., pp. 91-      	

 

114

ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA: UNA PERSPECTIVA INTER-
CULTURAL

Ezequiel Ruiz Moras*  

Title: Ontology, experience and symbolic action: an intercultural perspective
Abstract: The purpose of this article is to outline intercultural styles of thinking about the 
conceptions and symbolisms of the vital-existing, in oral and written cultural traditions, 
that have fostered cosmological schemes of experience and ontologies around the person 
and temporality in terms of symbolic action.
Key Words: ontology - experience - symbolic action - interculturality

Resumen: El propósito de este trabajo es delinear estilos interculturales de pensar las 
concepciones y los simbolismos de lo vital-existente, en tradiciones culturales orales y 
escritas que han propiciado esquemas cosmológicos de experiencia y ontologías en torno 
de la persona y la temporalidad en términos de acción simbólica. 
Palabras clave: ontología – experiencia - acción simbólica - interculturalidad

                                                                                               In Memoriam Ángel pitaGat

* Instituto de Ciencias Antropológicas. Sección de Etnología y Etnografía. Facultad de Filosofía y Letras. 

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas –(CONICET)/ Universidad de Buenos Aires- (UBA).

Email:eruizmor@conicet.gov.ar

 Introducción

El tópico de las ontologías regionales 
y las concepciones culturales relativas a la 
persona, lo existente y el tiempo constituyen 
umbrales de experiencia producidos por la 
cultura como esquemas de representación y 
de acción. Uno de los propósitos de la antro-
pología simbólica y de la religión consiste en 

interpretar dichas producciones simbólicas en 
el contexto de su creación y formulación cul-
tural. Las concepciones y los simbolismos de 
lo vital-existente conforman hechos culturales 
de experiencia cuyas plasmaciones forman un 
horizonte diverso y heterogéneo de esquemas 
conjeturales. El propósito de este trabajo es 
delinear estilos de experiencia y ontologías re-
lativas a la persona y la temporalidad desde una 



92								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

perspectiva intercultural. La correlación entre 
“esquema onírico” y “esquema cultural” con-
forma un horizonte de sentido presente tanto en 
culturas de tradición escrita como de tradición 
oral y puede rastrearse en las metáforas y las 
experiencias suscitadas por la oniromancia así 
como en las modalidades de ontología onírica 
de las culturas nativas.

Horizontes culturales de la experiencia y la 
oniromancia

Según Dodds,  el hombre “goza, en 
alternancia cotidiana, de dos clases distintas de 
experiencia: upaρ  y  onaρ; cada una de las cua-
les tiene su propia lógica y sus propios límites” 
(1994:103), aunque, en virtud de su inexorable 
correlación, conforman el espectro ineluctable 
de lo que es: tο oν.  Basándose, a su vez, en 
los estudios de H. J. Rose y Jane Harrison,  
Primitive Culture in Greece y Epilegomena to 
the Study of Greek Religión, respectivamente,  
el mencionado autor considera el sueño o arte 
de la oneirokritikε distinguiendo tres aspectos: 
1) tomar la visión del sueño como realidad 
objetiva, 2) suponer que es algo visto por el 
alma … que es un acontecimiento que ha teni-
do lugar en el mundo de los espíritus y 3) que 
para su interpretación es necesario abocarse al 
análisis de su simbolismo. Para ilustrar el pri-
mer aspecto, Dodds menciona que en la mayor 
parte de las descripciones de sueños brindadas 
por los poetas homéricos, éste suele adoptar 
la forma de una visita hecha a un hombre o 
mujer dormidos, por una sola figura onírica 
oneiroσ. Esta figura onírica puede ser un dios 
o un espíritu o una imagen eidoloν, cuya exis-

tencia “es independiente del que sueña”, es 
decir, tiene existencia más allá de la experiencia 
particular de aquél que sueña. Tal es el caso de 
las visitas del “sueño maligno” al hijo de Atreo, 
el “espíritu” de Patroclo a Aquiles y la “imagen 
vaga” a Penélope; de tal modo que el soñador 
es “el receptor pasivo de una visión objetiva” 
(1994:106). De allí que, para el pensamiento 
griego, el sueño implica, primariamente, una 
dimensión hylética de la percepción intencio-
nal suscitada a través de la visión. Por ello, se 
habla de “ver” un sueño onaρ ideiν / enupnioν 
ideiν, asumiendo la figuración de la “visita” 
episcopeiν  y la reminiscencia anotada ya por 
Heródoto, del sueño posándose sobre la cabeza 
del soñador episthnaι / stη daρ upeρ cejalnhζ.  
Siguiendo estas distinciones, podríamos hablar, 
entonces de diferentes tipos de experiencias 
oníricas asociadas a la práctica de interpretar 
simbólicamente los  sueños, descriptos, ya 
posteriormente por Artemidoro y Macrobio, 
a saber:  a) el sueño simbólico revestido de 
metáforas y de acertijos cuyos significados 
no pueden comprenderse sin una interpreta-
ción, b) la “visión”  horamα o representación 
previa de un acontecimiento futuro y,  c) el 
oráculo khrematismoσ  en el cual se revela lo 
que debe o no debe hacerse. Es interesante, al 
respecto la apreciación vertida por Herófilo (s. 
III a.C.) quien distingue los sueños “enviados 
por los dioses” de los que deben su origen a la 
“clarividencia natural” de la mente misma, o a 
la casualidad, o al cumplimiento de un deseo; 
a los que habría que agregar aquellos sueños 
que prueban su existencia dejando tras sí una 
prenda material tal como el suscitado en el sue-
ño de incubación de Belerofonte, en Píndaro, 
en el cual la prueba es la cesión de una rienda 



          93ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

de oro. Lo cierto, es que dichas concepcio-
nes y prácticas seculares y sagradas respecto 
de la experiencia onírica de lo existente, así 
como del porvenir, se inscriben en “esquemas 
culturales” cuya función radica en contener y 
propiciar sentidos posibles y admisibles (aun 
siendo “intolerables” para la razón) del ser-en-
el-mundo. En lo que se refiere a las técnicas de 
la incubación, Dodds señala, que las mismas ya 
se habrían practicado en Egipto desde el siglo 
XV a.C. siendo, asimismo conocidas por los 
Minoicos. De tal forma que, cuando se la en-
cuentra en Grecia ya está asociada al esquema 
cultural de los cultos de la Tierra y de los muer-
tos, que, según este autor, remite  a su vez a un 
esquema pre-helénico. De allí, la suposición de 
que el oráculo de la Tierra en Delfos haya sido 
un oráculo de sueños que implicaba la práctica 
de la incubación en los “santuarios de héroes, 
fueran éstos hombres fallecidos o demonios 
ctónicos”, emplazado, generalmente, en “grie-
tas o desfiladeros tenidos por entradas al mundo 
de los muertos nekyomanteiα” (1994:111). 
Según Dodds, la práctica de la incubación es 
empleada, primariamente, para “obtener de 
los muertos sueños mánticos. Y cita, el caso 
suministrado por Heródoto, de la consulta de 
Periandro a su mujer muerta, Melisa, sobre 
un asunto de negocios en un nekyomanteioν: 
“la muerta se apareció al agente de Periandro, 
estableció su identidad, prescribió que se le 
diera culto e insistió en que su demanda fuera 
satisfecha antes de responder a la consulta de 
aquél” (1994:111). 
La alusión griega vinculada a los lugares o 
topoσ , o santuarios de héroes-demonios ctó-
nicos emplazados en sitios cercanos o co-lin-
dantes con grietas o “entradas al mundo de los 

muertos” está presente en los fragmentos y 
testimonios de los oráculos caldeos procedentes 
de Siria y, recopilados desde el s. IV a.C. en 
adelante  por Proclo, Pselo y Numenio de Apa-
mea (García Bazán, 2001); lo cual evidencia 
que, a instancias de la influencia de la Escuela 
de Jámblico en la Academia Ateniense , el 
elemento teúrgico (de origen órfico y caldaico) 
impregna las cosmovisiones neo-platónicas 
“convirtiendo” a sus exponentes (Nestorio el 
Mayor, Jámblico II, Asclepigenia y Siriano)  en  
portadores y trasmisores de la tradición de los 
ritos secretos de la teúrgia. En este sentido, es 
interesante resaltar la apreciación caldaica res-
pecto de la “pureza” de los démones, tal como 
aparece en el Fragmento 88: “[La naturaleza] 
invita a creer que los démones son puros, y 
que los vástagos de la materia mala son útiles 
y nobles” o en el Comentario de Pselo “Hay 
visión con los propios ojos cuando el iniciado 
ve las luces divinas”, o el Fragmento 60 (5) –
dudoso- comentado por Numenio de Apamea: 
“5. Los antiguos dedicaban grutas y cavernas 
al mundo … 6. De este modo los persas ini-
cian en los misterios adoctrinando al iniciado 
-mystagogounteσ telousι toν mysteν- sobre el 
descenso de las almas y su subida y llamando 
[a este] lugar caverna. Según dice Eobolo, 
fue Zoroastro el primero que consagró en las 
montañas cercanas a Persia una caverna natural, 
florida y regada por fuentes, en honor a Mitra, 
creador y padre de todas las cosas, ya que la 
caverna le procuraba una imagen del mundo, 
el que Mitra fabricó, en tanto que los objetos 
en su interior dispuestos a distancias simétricas 
serían símbolos de los elementos -stoicheiα−  y 
zonas del cosmos. Después del aludido Zoroas-
tro la costumbre  de celebrar sus iniciaciones 



94								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

en grutas y cavernas dominó también entre 
otros”. Asimismo, en los textos de magia en pa-
piros griegos pertenecientes al Corpus Leipzig 
(Calvo Martínez & Sánchez Romero, 1987), se 
evidencia ya el recurso a la invocación de los 
démones como una praxis orientada a la otredad 
con el fin de ejercer una acción determinada en 
el orbe de lo viviente. Tal como es expresado 
en el Papiro 9418 P LI: “Te invoco, demon de 
muerto, a tí y a la necesidad de muerte que se 
ha cumplido contigo, imagen de dioses, para 
que escuches mi súplica y me vengues a mí, 
Nilamón, hijo de Tereús, porque Etes elevó un 
escrito contra mí, o contra mi hija Aunquis o 
contra sus hijos o contra los que estén conmigo, 
y que no escuches a los que han testimoniado 
contra nosotros, ya sea por parte de Hermes, 
hijo de … alias Apeles, ya  de Napócrato, hijo 
de Tereús, que es un hombre malo y sin piedad 
para conmigo, su padre. Yo te pido, demon 
de muerto, que no lo escuches, sino sólo me 
oigas a mí, Nilamón, que soy piadoso con los 
dioses, y los debilites para el resto de su vida”. 
En concordancia con G. Luck (1995), diremos 
que la creencia en los démones se relacionaba 
estrechamente con su actitud hacia los muertos, 
de tal forma que éstos pueden interceder o hacer 
favores a los mortales. Este esquema cultural 
está bien difundido en el mundo helenístico, tal 
como se evidencia en palabras del poeta Leó-
nidas de Tarento quien en un epitafio bucólico 
perteneciente a la Antología Palatina VII 657, 
11-12,  inscribe la frase: “Hay maneras, sí, hay 
maneras, mediante las que los muertos, aunque 
ya no estén, pueden devolver tus favores”. 
Según Luck, Virgilio transforma el tema del 
conjuro a los muertos, (presente en el Libro XI 
de la Odisea cuando Ulises instruido por Circe 

desempeña el papel de nigromante con gran 
dignidad y sentimiento), cuando Eneas descien-
de al infierno para visitar a los muertos guiado 
por la Sibila de Cumas a través de los horrores 
del infierno, hecho que revela el carácter ini-
ciático del descenso sólo comparable, desde la 
perspectiva de este autor, a la iniciación en los 
misterios eleusinos. El mismo Plutarco alude a 
un frecuentado oráculo de muertos psychoman-
teioν cercano a Cumas, en el sur de Italia, que 
recuerda los ritos de incubación del templo de 
Asclepio en Epidauro: “la persona que deseaba 
entrar en contacto con los muertos dormía en el 
santuario y tenía un sueño o visión provocando 
una situación de nigromancia” (1995:209). El 
mismo Pausanias, a propósito de su contem-
plación de la pintura de Polignoto sobre la 
caída de Troya y la salida de los griegos, ilustra 
en su Descripción de Grecia X 28, 1-29, 1 el 
descenso de Ulises al Hades para consultar el 
alma de Tiresias en pos de un seguro regreso al 
hogar: “Pero entonces no pudieron encontrar el 
barco en el que los muertos embarcan, el que 
Caronte, el viejo barquero, conduce dentro de 
su fondeadero … Los pasajeros del bote no 
son claramente visibles. Telis aparece como 
un joven adolescente, Cleobea todavía como 
una joven mujer; ella sostiene en sus rodillas 
un cesto del tipo que comúnmente se hacen 
para Deméter…Próximo al hombre que había 
maltratado a su padre y que por ello sufre su 
castigo en el Hades, hay un hombre que paga 
el castigo por un sacrilegio. Más arriba de las 
figuras que he mencionado se encuentra Eurí-
nomo. Los guías de Delfos dicen que es uno de 
los démones del Hades y que se come la carne 
de los cadáveres, dejando sólo sus huesos”. 
En un sentido análogo, pero acentuando una 



          95ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

cierta empatía entre la vida y la muerte, Estobeo 
menciona en su Florilegium, la apreciación 
supuestamente vertida por Demócrito según 
la cual “Los hombres que huyen de la muerte, 
la persiguen” (1044 68 B 203) Estob., Flor. III 
4, 77;  o bien la sentencia que reza: “Algunos 
hombres, que desconocen la corruptibilidad de 
la naturaleza mortal, pero que son conscientes 
de que han actuado mal en su vida, sufren 
durante toda su vida por su confusión y su te-
mor, porque han fabulado mentiras acerca del 
tiempo que se extiende más allá de la muerte” 
(1134 68 B 297) Estob., Flor. IV 52, 40. Que-
dando, de este modo plasmada la vinculación 
entre la vida práctica, el conocimiento siempre 
incompleto respecto del “más allá”  y la tempo-
ralidad, en tanto, organizador de la experiencia 
vital del hombre en el cosmos. 	 En este 
sentido, es precisamente Cicerón quien en su 
obra De natura deorum I 63-64 propicia una 
marcada vinculación entre el sueño, la muerte 
y el tiempo: “Cuando, en el sueño, el espíritu 
se separa del cuerpo y no está en contacto con 
él, recuerda el pasado, mira el presente, prevé el 
futuro. El cuerpo, durante el sueño, queda como 
si estuviera muerto, pero su espíritu está alerta y 
vivo. Esto es cierto en un mayor grado después 
de la muerte, cuando el espíritu ha abandonado 
el cuerpo enteramente; por lo tanto, cuando 
la muerte se aproxima, el espíritu es mucho 
más divino. Los que están afectados por una 
enfermedad grave o mortal prevén su último 
instante; por tanto tienen visiones de muertos 
… Posidonio piensa que hay tres maneras por 
las que los dioses inducen a los hombres a tener 
sueños: la primera, porque el espíritu prevé el 
futuro por sí mismo en virtud de su afinidad con 
los dioses; la segunda, porque el aire está lleno 

de espíritus inmortales que sobre sí llevan el 
sello de la verdad; la tercera, porque los dioses 
mismos hablan con los que están dormidos”.
Esto demuestra, por un lado cómo opera el 
esquema onírico en el esquema cultural y; 
tal como lo han sugerido Lloyd (1987) y Lé-
vi-Strauss (1962), que el pensamiento organiza 
cognitivamente en términos de “polaridad y 
analogía” estados, hechos, situaciones, inten-
ciones y sensaciones. De tal modo que dicha 
“diversidad de experiencias” adquiera el rango 
de, al menos, una cierta homogeneidad tolera-
ble para el espíritu. De tal modo que, respecto 
de luz y oscuridad (presentados como términos 
polares) pueda seguirse toda una trama de 
analogías  tales como la suscitada entre luz, 
vida, arriba, día, estar-en, ver la luz, seguridad, 
liberación, buenas noticias, alegría, salud, ma-
trimonio y virtud. Mientras que su contrario, 
oscuridad, se asocia a muerte, noche, fatalidad, 
sufrimiento, abajo, enfermedad letal, engaño, 
vejez, impiedad.
El tema de la oniromancia y, sobre todo, el 
hecho de los estados extáticos o de ensoñación 
propiciados para recibir un mensaje divino o, 
para recibir signos imbuidos de connotaciones 
sagradas o profanas así como los diálogos entre 
la potencia y el soñador, se vincularon directa 
o indirectamente con el tema de la muerte y 
sus diversas figuraciones (Eggers Lan & Juliá, 
1986).  El mismo Píndaro (Lesky, 1989) lo 
manifiesta al expresar: “El cuerpo de todos los 
hombres sigue la llamada de la muerte domina-
dora, pero queda sin embargo viva una imagen 
de la vida - aiwnoζ  eidwloν − porque ésta 
sola procede de los dioses. Duerme mientras 
los miembros están en actividad; pero cuan-
do duerme el hombre, muestra a menudo en 



96								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

sueños una decisión de dicha o de adversidad 
venideras” Pin., fr.116 B. (131 S.). Mientras 
que Jenofonte (Dodds, 1994) se ocupa, por su 
parte, de manifestar que después de la muerte 
la psykhε es aún más libre que durante el sueño 
aunque “el sueño es lo que en la experiencia 
de la vida más se aproxima a la muerte” Jen., 
Cirop. 8.7.21. Por lo tanto, la experiencia de lo 
vital y lo para-vital, lejos de presentarse como 
antagónicos y mutuamente excluyentes se 
vive en términos de consustancialidad. Como 
bien señala Dodds, “en Grecia, como en casi 
todas las partes del mundo, dicha idea [de 
supervivencia –implícita en los antiguos usos 
consuetudinarios-] era antiquísima. A juzgar 
por los objetos hallados en sus tumbas, los ha-
bitantes de la región del Egeo sintieron, desde 
los tiempos neolíticos, que la necesidad que el 
hombre tiene de alimento, de vida y vestido, y 
su deseo de servicio y distracción no cesaban 
con la muerte. Digo deliberadamente sintieron 
más bien que “creyeron” porque actos tales 
como el de alimentar a los muertos, parecen 
una respuesta directa a impulsos emocionales, 
sin que medie necesariamente ninguna teoría 
(1994:134). Rememorando un epitafio de 
Eretria del siglo VI donde se lee un lamento 
que indica que la profesión del marino da pocas 
satisfacciones a la psykhé , Dodds, señala que 
la expresión psykhé alude al yo viviente here-
dero del thymós homérico, siendo que entre la 
psykhé y el cuerpo –soma- no hay antagonismo 
alguno fundamental; “la psykhé es meramen-
te el correlato mental del soma … ya que en 
griego ático ambas palabras pueden significar 
“vida” … y en contextos adecuados los dos tér-
minos pueden significar “persona” (1994:136).  
Paralelamente, S. Bennett refiere, para el tópico 

de la muerte heroica en la Ilíada, el motivo de 
la marcha de la psykhé de los hieroι  al Hades  
mientras que su cuerpo-cadáver-prisión somα 
“permanece en la tierra y, si no es quemado, 
es devorado por los animales del campo y las 
aves del cielo” (1984:62). Según este autor, la 
caracterización más completa de la psykhé y su 
existencia en el Hades se revela en el diálogo 
entre Odiseo y la psykhé de Aquiles (Odisea, 
Libro XI), hecho que confirma la impresión de 
que la existencia después de la muerte es “triste 
y lúgubre”; sólo la psykhé de Tiresias posee 
el poder y el don del habla, por designio de la 
diosa Perséfone, siendo que las demás vagan 
como espectros y su “sustancia es la misma que 
la de las figuras de los sueños, ya que el Hades 
es un lugar lejano y de difícil acceso y situa-
do cerca del lugar de los sueños” (1984:62). 
Otro pasaje ilustra la consustancialidad entre 
la psykhé y el sueño, cual es el encuentro de 
Odisea con el espectro de su madre Anticlea: 
“Odiseo. - Tres veces me acerqué a ella, pues 
el ánimo incitábame a abrazarla; tres veces 
se me fue volando de entre las manos como 
sombra o sueño … Anticlea.- ¡Ay de mi hijo, 
el más desgraciado de todos los hombres!. No 
te engaña Perséfone, hija de Zeus, sino que 
esta es la condición de los mortales cuando 
fallecen: los tendones no consiguen mantener 
unidos los huesos y los músculos, pues todas 
las partes son desmembradas por la acción 
del fuego de la pira funeraria, y cuando el 
espíritu-la vida thumoσ abandona la blanca 
osamenta, psykhé vuela como un sueño y se 
aleja” (Odisea, 11.219-22).
Las situaciones de contacto de las que fueron 
objeto Escitia y Tracia hacia fines de la Época 
Arcaica por acción de las culturas del Norte, 



          97ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

así como la apertura en el siglo VII, del Mar 
Negro al comercio y a la colonización griega 
propiciaron la aparición de la “cultura shama-
nística” (Dodds, 1994); es decir, la presencia 
de iatromanteiζ, videntes, curanderos mágicos 
y maestros religiosos. De allí, la importancia 
concedida por los griegos a Apolo Hiperbóreo, 
figuración sincrética de la divinidad nórdica 
Abaris, quien, en virtud de una emulación 
simpática, había aprendido a prescindir por 
completo de alimento humano, desterraba las 
pestes, predecía terremotos y componía poemas 
religiosos. Del mismo modo, las experiencias 
extáticas, de conocimiento por ensoñación, el 
trance y la bilocación, parecen conformar el 
espectro de facultades y dones poseídos por 
los shamanes griegos arcaicos. Tal es el caso 
de Aristeas, un griego del Mar de Mármara 
“quien volvió para relatar sus extrañas expe-
riencias en un poema que puede haber tenido 
por modelo las excursiones psíquicas de los 
chamanes nórdicos” (1994:138), o Hermóti-
mo de Clazomene, “cuya alma viajó por todas 
partes, observando sucesos en lugares remotos, 
mientras su cuerpo yacía inanimado en casa” 
(1994:139), o Epiménides de Cnossos, llamado 
por Plutarco neoζ  Kourhζ -Plut. Sol. 12, Dióg. 
L. 1.115- el vidente cretense … el gran ayuna-
dor … que creció a la sombra del Palacio de 
Minos y pernoctó durante cincuenta y siete años 
en la cueva del dios mistérico … y “purificó 
a Atenas de la peligrosa contaminación con-
traída por una violación del derecho de asilo” 
(1994:139). Otro dato vertido por Dodds, quien 
a su vez se basa en la obra de H. Diels, Ueber 
Epimenides von Kreta, Berl. Sitzb. (1891) es 
que después de su muerte se observó que su 
cuerpo estaba cubierto de tatuajes, práctica que 

los griegos ejercían sobre los esclavos; aunque 
en Tracia (la patria de Orfeo), donde se tatuaba 
habitualmente a las personas más distinguidas, 
dicha práctica se viera como “una señal de su 
consagración como servus dei” (1994:139).  
Sin duda, el iniciado más importante en las 
concepciones y prácticas de la reencarnación y 
la “muerte inmortal” periphysiσ  fue Pitágoras, 
(a quien los hombres de Crotona identificaron 
con el Apolo Hiperbóreo), quien fundó una 
orden religiosa  “una comunidad de hombres y 
mujeres cuya regla de vida estaba determinada 
por la esperanza de vidas venideras” (Guthrie, 
1991; Dodds, 1994) basada en la creencia, 
sintetizada por su discípulo Filolao de que el 
alma no es sólo una harmonía (como todo lo 
demás de verdadero valor en el mundo), sino 
que, también, es inmortal.  

Estilos culturales y ontologías regionales

Desde una perspectiva intercultural, los 
esquemas culturales modelados en el devenir 
de la experiencia histórica adquieren otros 
sentidos posibles en virtud de la configuración 
de la mito-praxis (Sahlins, 1985), es decir, el 
desenvolvimiento de los sistemas cosmológicos 
en esquemas de acción simbólica.
Los dogón del Sudán valorizan  la palabra en re-
lación al concepto de persona (Calame-Griaule, 
1982). Así, entonces, en el contexto de la ini-
ciación ritual de los varones,  cobra sentido el 
concepto dogón de memoria, que ellos mismos 
definen como “acción de recordar las palabras 
de los muertos”, resaltando la noción de in-
vención de la palabra o de la memoria como 
recurso organizativo de la instancia ritual. Los 



98								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

dogón “inventan la palabra y la memoria” 
cada vez que “instalan” un nuevo miembro 
adulto del grupo. Cada miembro adulto  posee 
sus palabras; aquellas que fueran dadas (por 
su padre o por la sociedad de hombres, o por 
la evocación de sus antepasados ya desapare-
cidos)  en el instante preciso de su ingreso al 
mundo de los hombres adultos cazadores, lo 
cual es una forma simbólica pero efectiva de 
“nacer”. De esta manera, los adultos rememo-
ran las palabras recurriendo a un dispositivo 
mnemónico preciso, a saber: rememorar las 
palabras recordando el ritmo de la declamación, 
la melodía de los cantos y el valor irrepetible 
de las oraciones de enseñanza en el momento 
preciso de su tránsito a la vida adulta. Asimis-
mo, los dogón consideran que al igual que el 
hombre, la palabra posee ocho kíkinu, noción 
que refiere al tono en el que se expresa una 
palabra, y que justamente se relaciona direc-
tamente con el psiquismo (consta tanto de 
los tonos lingüísticos como de la entonación 
afectiva, que regula las variaciones y modali-
dades locucionales). Dentro del kíkinu de los 
varones se encuentra la voz /mi´/ que se asocia 
al carácter de la emisión así como al estatuto 
de la experiencia que comprende, según sus 
contextos de realización, la polaridad: palabra 
de cordura, buena palabra amable y alegre, 
palabras de vivos / cólera, mala palabra, pala-
bra prohibida, palabra de muertos. Y entre las 
mujeres: palabra de nacimiento, palabras de 
noche-palabras de amor, palabras de mujeres 
con reglas, palabras de querella-discusión. 
Las formas de transmisión de las palabras, sus 
posibilidades retóricas de uso en la vida adulta 
así como el tema, carácter, tono y modulación 
definen el estatuto ontológico de los existentes 

así como su grado de importancia, de poder y 
de proximidad para quien los invoca integran-
do un modelo simbólico de transmisión de las 
palabras a través de los ocho kíkinu.
La cultura bantú y sudanesa del África austral, 
por su parte, clasifica en cuatro categorías todo 
lo que es posible concebir y expresar; a) ser-con 
inteligencia (el hombre), b) ser-sin inteligencia 
(la cosa), c) ser-localizador (lugar/tiempo), d) 
ser-modal (accidentalidad/eventualidad de lo 
existente). La tercera categoría parece expresar 
el momento del estar como lugar de despliegue 
del ser. Bantú deriva de la palabra /hantu/; el 
prefijo  locativo /ha/ se une a la raíz /ntu/ que 
se traduce por ser; donde la partícula de base 
imprime a la raíz el carácter de ser-localizador 
constituyendo la unidad lugar-tiempo. Los 
bantúes, por lo tanto, distinguen claramente el 
espacio del tiempo, el primero, para los exis-
tentes y el segundo para medir la duración. Los 
existentes acontecen, más allá de la duración 
en un lugar, en un topos muchas veces irreduc-
tible e intransferible a otros ámbitos (Kagame, 
1971). Así, el hombre habita ciertos lugares 
mientras que las entidades no-humanas, asocia-
das al mundo de los muertos, habitan otros bien 
diferenciados. Para los bantú, el verbo ser evoca 
su entidad como existente si es acompañado de 
un complemento-atributo o de un complemento 
circunstancial de lugar: /soy bueno, grande/, /
soy aquí, debajo del árbol/, /soy, detrás de él, 
viniendo/. De tal forma que no tiene sentido 
hablar de un ente o de un existente, sino es 
en su relación con su complemento locativo, 
topónimo, tecnónimo o deíctico en general. El 
paso del no-ser al ser-ahí, se da, precisamente 
cuando los existentes se localizan en un allí que 
les otorga sentido y existencia. Sin embargo, 



          99ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

para los bantú, los creadores (en tanto ser /ntu/) 
del mundo y de los hombres, son concebidos 
como pre-existentes que constituye las esencias 
/ntu/ en existentes. Dicho pre-existente no es 
ni hombre /muntu/, ni cosa /kintu; kiuma/ ni 
localizador /hantu/. Los bantú sostienen que 
lo existente no tuvo principio antes de existir 
como tal (Kagame, 1971). 
Cuando se atribuye el movimiento existencial a 
los existentes, “queda claro que el pre-existente 
no se ve afectado, ya que no puede tener ni 
antes ni después” (1975:103). De esta manera 
los existentes se perciben como “personas to-
tales” en la necesaria combinación del instante 
temporal y del espacio. El movimiento o el 
atributo de un existente en-tal-punto y a-tal-ins-
tante convierte al mismo en entidad única. “Es 
único, pues, en el conjunto de los movimientos 
posibles e imaginables” (1975:104). 
En la tradición hindú expresada en el sánscrito 
clásico, donde la desinencia verbal es intempo-
ral (los adverbios de tiempo, ayer, hoy, mañana, 
anteayer, etc. son generalmente expresados 
con la misma palabra), existen diversas deno-
minaciones del tiempo: /âyus/ tiempo de vida, 
duración de vida, viviente, móvil, cambiante; 
/abhîka/ instante crítico, momento decisivo; /
kâla/ tiempo fijado, espacio de tiempo, oca-
sión, destino, muerte; /ritu/ tiempo regular, 
estación, tiempo oportuno; /samaya/ ocasión, 
coincidencia, momento final; /velâ/ límite de 
tiempo, período, hora, momento de la muerte; 
/kshana/ instante, la más pequeña unidad del 
tiempo -un parpadeo-; /muhûrta/ unidad de 
tiempo, momento propicio; /kalpa/ tiempo de 
la imaginación; /yuga/ tiempo entre las gene-
raciones, edades del mundo; /dishta/ tiempo 
determinado -la muerte, el destino-; /cati/ curso 

de la historia; /krama/ sucesión de la duración, 
sucesión de los instantes. 
En esta tradición los existentes están atrave-
sados en su unidad por la multiplicidad de la 
unidad temporal. En su indeterminación, las 
temporalidades moldean los sueños, los gestos, 
la historia, el ser, el mundo y el tiempo mismo, 
confiriéndoles una unidad relativa. Dicha uni-
dad relativa se expresa, en la India védica en 
la con-jugación de dos fuerzas, que se consti-
tuyen implicándose: kâla (el tiempo) y karman 
(el acto). En este sentido, la noción de tiempo 
cobra sentido en la dimensión del Sí-mismo, 
de la divinidad o del poder. Por lo tanto, como 
afirma Panikkar (2018), la categoría tiempo no 
existe, “lo que existe es su percepción como 
flujo (temporal o cronológico)  de los seres. El 
tiempo como abstracción se desvanece por el 
solo hecho de intentar mentarse. El tiempo vi-
tal, la duración de la vida /âyus/ y el tiempo del 
sacrificio /ritu/ son precisamente acto; actividad 
ritual o acto de un dios. Tal como sostiene Sil-
burn (1955) “este tiempo solamente tiene rea-
lidad, es decir, eficacia en los momentos en que 
se conciertan los actos divinos o sagrados. En 
esta sucesión de actos que unen los momentos, 
se buscaría, en vano, una continuidad dada. La 
continuidad constructiva que vuelve a comen-
zar día tras día” (1955:43). La duración cobra 
sentido para la experiencia de los Veda en el día, 
como instante y como posibilidad mediada por 
el sacrificio de que acontezca un nuevo día y/o, 
como acto sagrado cotidiano /agnihotra/. Así, 
los existentes y los existenciarios se constituyen 
en y por el tiempo. Toda posible configuración 
de un acto, un estado, un pensamiento, la pa-
labra, la percepción del sí-mismo o de un otro 
mismo que yo, o de Dios; depende del tiempo, 



100								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

en tanto matriz incesantemente constituyente. 
Entre los yagua del noreste peruano, la expe-
riencia de las palabra y la rememoración están 
asociadas directamente a la experiencia extática 
del shamán /nëmara/, ya que cada experiencia 
implica un conocimiento nuevo del estar-en 
el-mundo. De este modo, la experiencia de la 
palabra es progresiva y siempre incompleta y 
frágil (Chaumeil, 1983). Sólo nëmara puede 
recuperar el conocimiento perdido a través de 
un viaje extático por las regiones cósmicas. 
Durante ese viaje hacia la tierra de los primeros 
ancestros provocado por la ensoñación, la en-
fermedad y los alucinógenos (jugo del tabaco, 
ayahuasca), el shamán recupera la palabra de 
los primeros yagua. Es la divinidad creadora 
huñídanu, creadora de la palabra y del mundo, 
quien revela a través de sus auxiliares de la 
caza, la pesca, el monte, el agua, los riachos, las 
hojas de palma, etc., los significados necesarios 
para poder ver. Significados que son siempre 
incompletos y necesitan reconstituirse cícli-
camente según la lógica estacional. Poder ver 
implica, para los yagua existir, ya que la vida 
oscila en un equilibrio entre el mundo visible 
y el mundo invisible; la tierra de los ancestros 
y la tierra de la gente. Conocer las dimensio-
nes de dicha oscilación vital requiere, pues, 
de una rememoración constante y del recurso 
a una ecosofía, así como un cazador necesita 
de su presa para poder ingresar al dominio 
ontológico de la persona (Chaumeil, 1983). A 
través de la reconstitución de la palabras del 
origen, los shamanes yagua intentan tejer un 
horizonte temporal en constante progresión 
como medio de regulación de la temporalidad 
de sus vivencias actuales; siendo la tempora-
lidad mítica/histórica sólo conceptualizada a 

partir de los relatos del tiempo de los ancestros 
o relatos verdaderos; es decir, aquellas palabras 
que aseguran la supervivencia (instruyen sobre 
las técnicas de caza, las modalidades de las 
escaraciones rituales para la iniciación de los 
varones, la forma y acción de las enfermedades 
y las intenciones de los vecinos enemigos). 

Acción ritual, experiencia y ontología onírica 
entre los qom taksek

Entre los qom taksek (tobas orientales) 
del Chaco Central, el mundo es experienciado 
como una tensión entre dos categorías: la de los 
seres que poseen palabra conocida, ordinaria 
y comprensible de aquellos otros seres que 
poseen palabra conocida pero extraordinaria e 
incomprensible para la mayoría de las personas. 
A los primeros seres los llaman /jaqaja/, noción 
que se asocia a pariente, persona conocida, afín 
y aliado; mientras que a los segundos se los lla-
ma /jaqaj´a/, noción que se asocia a extranjero, 
desconocido, no-humano, ajeno y enemigo. 
Existe un doble estatuto ontológico en la con-
cepción toba de persona que remite, por un lado 
a la oscilación pariente/conocido/humano, y 
por el otro a la oscilación  ajeno/desconocido/
no-humano. Paralelamente se establece una 
vinculación diferencial y una connotación sacra 
(Hallowel, 1960) entre aquellos seres cono-
cidos que poseen la palabra comprensible de 
aquellos otros seres que poseen la palabra con 
poder /halojk/ –palabras cuyo significado no es 
comprensible por vía ordinaria-. La evidencia 
de esta división categorial de lo existente en 
relación con la categoría de persona , entrevista 
por Mauss (1971), se torna ontofanía cuando 



          101ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

se trata de indagar en el incierto origen de la 
transmisión de la palabra y en la transformación 
de la palabra ordinaria en la palabra con poder. 
Los  taksek piensan que las palabras /l´ataGaq/ 
se advienen a los existentes como donación y 
que por tanto éstas necesitan de un cuidado y de 
un resguardo. La palabra /janem/ o su variación 
alomórfica /jañi/ expresa una doble acepción: 
por un lado se asocia con la acción de dar, 
transmitir, ofrecer bajo cuidado, y, por el otro 
lado se asocia a aquél que es depositario, que 
resguarda para sí y para los suyos las palabras 
donadas. Así, podríamos hablar de diferentes 
modos de recepción de la donación que siempre 
está relacionada con la transmisión de un poder 
/halojk/: a) se recibe la palabra en el nacimiento 
(en el primer llanto), b) durante el pasaje de la 
niñez a la adultez, c) a través del sueño, d) a tra-
vés de la cabeza, e) por contacto de la saliva, f) 
por contención física en la calabaza shamánica 
/tegeté/, y,  g) por el acto ritual de la evocación 
de los antepasados míticos o históricos o en las 
implicancias cinegéticas necesarias para la re-
producción social. Recurriendo a la evocación  
de las palabras propias, aquellas que fueron de-
positadas en los existentes para su resguardo en 
la memoria histórica, se actualiza un horizonte 
intersubjetivo que opera por medio de progre-
siones sucesivas de imágenes identitarias que, 
por ser, precisamente de naturaleza idiosincrá-
sica se constituyen en  sentidos imaginables 
del estar. El mundo-vivido es perceptualizado 
como  una totalidad compuesta por diversos 
ámbitos calificados y relacionados entre sí por 
medio de una estructura de planos superpuestos  
interconectados por un camino o conducto que 
los intercomunica. Estos ámbitos calificados se 
representan topográficamente y están asociados 

con entidades no humanas que cuidan de éstos 
en calidad de “dueños” (dueños del monte, del 
palmar, del estero, del río, etc). El /“orden del 
mundo”/, para los toba taksek, se conforma 
en base a la complementación y oposición de 
dos planos cosmológicos básicos que, en tanto 
tales, constituyen la amplitud máxima de la 
oposición existencial, es decir: arriba-abajo /
ka’ashigem - ka’ageñi/ ; día-noche /na na’aq 
– pe’/ ;   vida-muerte /nachalataGak – l’ewa-
Ga/. El mundo /‘alwal’ ek/, es conceptualizado 
en base a dos planos cosmológicos.  El plano 
superior, el día /na’/, con sus ámbitos cosmo-
lógicas.  Esto es: el sol /na la’/ y el fuego solar 
/na la’ norek/, el cielo /pigem l’ek/, las nubes 
/pigem l’ok/, el mundo de los hombres /qom 
iec’pi/ que se asocia simbólicamente con los 
habitantes  del día  -condición humana-  /shia-
Gawa’ pi o lla’ lli’pi/, el monte /hawiaq l’ek/, 
el palmar /chaesat l’ek/, el campo /ne’enaGa’/, 
el río /la’achigi - /’etaGat/ y los riachos /sa’a 
tal’ek/. El plano inferior: la noche /pe’/, con sus 
subsecciones cosmológicas.  Esto es: la luna /
hawowoik/, la luz lunar /leraGá’ hawowoik/, la 
entidad zoomorfa que habita la luna /ashin’a – 
ashien/, el mundo de los habitantes de la noche  
-condición no-humana- /pe’ l’ek pi/ y el agua 
/’etaGatl’ek/. La división de los dos estratos bá-
sicos de la cosmología se conceptualiza como 
/laeñi na ‘alwa/ (lit.  “el medio de la tierra”) 
que constituye una zona de mixtura acuática/
barrosa y terrestre.
El parámetro simbólico que configura la de-
terminación espacio-temporal está constituido 
topográficamente por sendas de acceso  o de sa-
lida ubicadas en los puntos extremos de la línea 
de separación de los estratos indicados.  Estos 
“agujeros” (que se ubican en los extremos de 



102								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

los ejes cardinales este/oeste), señalan la finitud 
del mundo, es decir, el lugar donde se termina 
la tierra /loga’ na ’alwa/ o donde se termina el 
cielo /loga’ na pigem/, según pitaGat.

Paralelamente, constituyen los puntos de con-
exión  entre el mundo de arriba /delek – laeñi 
na ‘alwa/ y el mundo de abajo /’alwa lawel/. 
Precisamente, porque son los lugares por donde 
aparece el sol y entra la luna y viceversa. Es-
tos “umbrales”  o conductos de acceso /jawaq 
‘alwa/ y de salida /ñi gi’shigem/, de la salida de 
la luna /hawowoik ñi gi’shigem/; y viceversa, 
el lugar de la entrada del sol /na la’ñi gi’ñi/ y 
de la luna /hawowoik ñi gi’ñi/; que se relacio-
na estrechamente con la ordenación cardinal: 
norte /da shi’u/, sur /qollaGa/, este /da tageñi/ 
y oeste /da havit’/.                
Siguiendo a Eliade (1976, 1987a, 1987b), 
toda configuración cosmológica se sustenta 

en relación con un principio de orden.  Dicho 
principio o elemento integrador/diferenciador 
se conceptualiza generalmente en términos de 
un “axis mundi” o eje del mundo.  En este sen-
tido, los taksek entienden el orden del mundo 
en términos de un Todo conformado por partes 
o estratos y sectores topográficos unidos entre 
sí por un eje que los atraviesa y los mantiene 
ordenados, diferenciados e interconectados en 
términos de una confirmación de la condición 
humana. Dicho eje-conducto se perceptualiza 
en términos de un árbol o /nawe epaq/ (/epaq/= 
árbol;  /nawe/= prueba; lit: árbol de prueba).  
Este árbol atraviesa los niveles cosmológi-
cos y es, a la vez, “el lugar” de la iniciación 
shamánica o “prueba de poder” /wo’ora halojk 
nawe’/.  Esto significa, al menos dos cosas 
fundamentales: a) la sustentación de cada 
uno de los estratos y b) la intercomunicación 
de los mismos. El  árbol-del-mundo  cumple 
una función vincular y liminal; es medio y 
vehículo de paso y comunicación de las enti-
dades potentes.  Cada estrato está poblado por 
entidades características de cada uno de ellos,  
que  poseen  la  facultad  para  trasladarse de 
un estrato a otro; siendo un hecho relacionado 
con las cualidades taxonómicas de las especies 
animales/vegetales con las cuales se las asocia 
(ej. entidad con plumas/puede volar/tiene ac-
ceso a los estratos cosmogónicos superiores/
habita el cielo).  Y el medio y vehículo para 
hacerlo es precisamente el “camino” o “senda” 
o el “árbol del mundo” que hunde sus raíces 
en el “mundo de abajo” / y ofrece su follaje 
al “mundo de arriba” mientras que su figura 
denota una “senda cosmológica”.
Aunque Palavecino (1961), Cordeu (1969-70) 
y Miller (1979), han identificado varios niveles 



          103ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

y sectores estelares, los toba refieren a  /tres 
partes del mundo/ con sus secciones espaciales. 
El plano central, el lugar de la tierra /’alwal’ek/, 
es el ámbito específicamente humano, el mundo 
de los hombres /qomjeq’pi/ con sus sectores 
característicos: el monte /haviaGal’ek/, el pal-
mar /chaesatl’ek/, el campo /ne’enaGa/, el río 
/la’achiGi/. los riachos /sa’atal’ek/ y el estero /
qa’jim/. El plano inferior  /ka’ageñi ) constituye 
el ámbito específicamente no-humano asocia-
do manifiestamente al mundo donde viven 
los muertos y los habitantes no-humanos de 
la noche /puegl’ek pi/ con paisajes y sectores 
similares al mundo de los hombres. El plano 
superior /ka’ashigem/ con sus sectores: el día /
na’/ , la noche /pe’/, el sol /na la’/, el fuego solar 
/na la’ norek/ . el cielo /pigeml’ ek/ y los otros 
cielos /pigemljapi/ ; las nubes /l’ oc/ , la luna 
/hawowoik/ , la luz lunar /hawowoik leraGa/.  
No obstante, según algunos shamanes /pi’ioGo-
naq/,  en el extremo superior de este plano se 
ubica otro cielo donde generalmente se ubican 
las estrellas /waqñi’pi/ y algunas constelaciones 
como las Pléyades /dapichi’/. El /mundo/ está 
rodeado por fuego o por agua cuya función se 
asocia al abastecimiento incesante de los ríos, 
los esteros y las lagunas. Tanto los ciclos di-
urnos como nocturnos se dan alternativamente 
en el /mundo de arriba/ y en el /mundo de 
abajo/; siendo que la finitud espacio-temporal 
de estos ciclos se conceptualiza en términos de 
dos umbrales/accesos de ingreso y de salida 
ubicados en los puntos extremos máximos del 
eje este/oeste o del saliente y del poniente /da 
tageñi - da havit’/. Estos umbrales cardinales y 
topográficos marcan la finitud del /mundo/, es 
decir, el lugar donde se termina la tierra /‘alwa 
loga’/ o donde se termina el cielo /pigem loga’/. 

A su vez, constituyen los polos de conexión 
entre el mundo de arriba y el mundo de abajo, 
ya que se asocian con los lugares por donde 
aparecen y desaparecen sol y luna. Estas “puer-
tas” de acceso /hawaq ‘alwa/ y de salida /ñiGi 
shigem/ se identifican con el lugar de la salida 
del sol /na la’ ñiGi shigem/, de la salida de la 
luna /hawowoik ñiGi shigem/, y viceversa, el 
lugar de la entrada del sol /na la’ ñiGiñi/ y de 
la luna /hawowoik ñiGi’ñi/.
A su vez, el universo está constituido por 
caminos que conectan los seres, las cosas, las 
energías y las propiedades específicas de los el-
ementos. El camino más importante se asocia al 
árbol del mundo o /nawe epaq/ cuyo simbolis-
mo  se sustenta, entre otras representaciones, 
en la idea de un “gran camino del mundo”. La 
comunicación entre las regiones cósmicas es 
atributo esencial de las entidades no-humanas 
y de los /pi’ioGonaq/. El /pi’ioGonaq/ es, fun-
damentalmente, un mediador –personae limi-
noide- entre el estado de humanidad y el estado 
de no-humanidad y su poder /halojk/ radica 
en la posibilidad de “viajar” por los diferentes 
mundos y sus ámbitos característicos. Asimis-
mo, posee el atributo del “conocimiento” de 
lo suprasensible, posee el don de la palabra 
para comunicarse con sus espíritus auxiliares 
/itaGaiaGawa/, con las entidades no-humanas 
/jaqa’a/ y con las especies animales o vege-
tales del mundo natural. Finalmente, posee el 
conocimiento y la capacidad recibida de sus 
auxiliares (víbora, viento, fuego, tizón, noche, 
etc.) para curar o dañar. 
La actividad onírica como acción simbólica, 
en la cultura toba y más precisamente en la 
práctica shamánica posee el status de modo de 
la experiencia vital y vehículo para el acrecen-



104								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

tamiento de poder y del conocimiento de los 
seres y las cosas (Ruiz Moras, 1995; Hallowel, 
1955, 1960). El trabajo del sueño (siguiendo la 
expresión taksek) es una forma de la mito-prax-
is y con-forma el principio de experiencia en 
términos de acción simbólica En este sentido, 
los /pi’ioGonaq’pi/, soñadores por excelencia, 
son los intermediarios de las relaciones y per-
petuas tensiones ontológicas y cosmológicas 
del estar-siendo de la comunidad así como del 
estado de diferenciación etno-fisiológica, cuyas 
figuras exponenciales son el mundo natural/
salvaje y el estado de humanidad.

/nawe epaq/ según /pitaGat/

Tal como lo han señalado Nordenskiöld 
(1912), Karsten (1935), Métraux (1946) Cor-
deu (1969) y Susnik (1984), es propio de las 
culturas chaqueñas el hecho de asociar a cada 
nivel, sector o parte del cosmos, determinadas 
entidades que las habitan y las controlan.  Por 
otra parte, parece establecerse una cierta de-
terminación óntico/cósmica. En otras palabras, 
a determinado estrato cosmológico, determi-
nadas entidades y viceversa = determinación 
topo-cosmológica (en relación con los lugares 
y en relación con el tiempo) y taxonómica (en 
relación con las cualidades fisiológicas y po-
tentes de las entidades).
El /nawe epaq/ está poblado por entidades 
antropomorfas y zoomorfas originarias que 
habitan los espacios calificados del mundo. Se 
encuentra /taanki/ asociado a /waGajaqa’ lahigi/ 
(el zorro trickster-embaucador con destreza/
inteligencia), luego /no’owet /(el dueño del 
monte y de los campos), luego /waGanaGanak/ 
(dueño de los animales del monte), luego /
choet/ (búho: dueño de la noche a veces aso-
ciado a /pitet/ (entidad nocturna no-humana), 
luego /araGanaql’ta’a/ (padre de las serpientes 
habitante del Inframundo), luego /ñaniqalo/ 
(águila=dueño de las alturas y del cielo), luego 
/qadawaik/ (el viento; asociado a la respiración, 
al ritmo sanguíneo y a la condición anímica), y 
por último /qoyol ta ’ a/ (entidad que controla 
el acceso al nawe /epaq/ durante la prueba de 
iniciación shamánica; se representa algunas 
veces como entidad alada). En el plano semia-
cuoso de separación entre el estrato terrestre y 
el estrato subterráneo, se ubican las entidades: 
/a’e’loc ta’ a/ (dueño de los yacaré).
Seguidamente, /kiyokl’ta’a /(dueño de los ti-
gres), /araGanaql’ta’a/ (boa) y /moonalo l’ta’a/ 



          105ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

(dueño de los jabalíes salvajes). 

Entidades /jaqa’a/ según /pitaGat/

Cada una de estas entidades se corresponden 
con específicos estratos cosmológicos los cua-
les son, al decir de los tobas, dominados por 
ellas, en el sentido de que a cada entidad le 
compete una determinada facultad  “de poder 
y de conocimiento” /wo’o ra halojk/ en virtud 
del “dominio” que ejerce sobre algún dominio 
de la experiencia, incluyendo el dominio físico 
de la corporeidad humana. Facultad que no 
implica exclusivamente tener por hábitat un 
determinado sector del mundo, sino que im-
plica también, poseer poderes y conocimientos 
para interceder y pronosticar los avatares y las 
contingencias del mundo de la naturaleza y 
del mundo fenoménico. Una especie de  ten-
sión intersubjetiva entre “personas totales”, 
siguiendo la expresión de Mauss (1971). La 
entidad /no’wet/ se relaciona directamente con 
el estrato terrestre (es el dueño de los montes 
y los campos, de los pumas y de las lluvias), 
e indirectamente –por su relación con otras 
entidades de otros estratos-, con el mundo ce-
leste y las nubes o con el mundo subterráneo. 
En el caso de las entidades no-humanas, éstas 
asumen en el contexto de las plasmaciones 
categoriales de la experiencia histórica (Fabian, 
1983) y social (Goffman, 1978) una serie de 
funciones tesmofóricas que se complementan 
a los aspectos normativos consuetudinarios que 
organizan el cuerpo social, los deberes rituales 
y, al decir de Durkheim (1982), “el orden na-
tural de las cosas”.
Las entidades /jaqa’ a/ están politéticamente 
asociadas a diversas dimensiones ontológicas, 
tales como: la revelación del conocimiento y 
las técnicas para la recolección de la miel, el 
aprendizaje de las posiciones y tácticas de pesca 
y caza, la evitación de la desmesura en la caza, 



106								                EZEQUIEL RUIZ MORAS

la percepción selectiva del olor de la presa, la 
norma ritual de la ubicación hacia el naciente 
de la cabeza al momento de dormir para evitar 
el advenimiento de la enfermedad, la iniciación 
de los jóvenes, las interdicciones y prescripcio-
nes culinarias/alimentarias, el reconocimiento 
por el olor y el tacto de los diferentes tipos de 
enfermedad, la etiología de los nombres de las 
personas y de los animales, la revelación oníri-
ca del significado de los ritos, la revelación del 
significado y funciones rituales del árbol /pera-
GanaGa nawe epaq/ /palo borracho/ (Chorisia  
insignis),  don de la palabra, imposición de 
los procedimientos mnemotécnicos necesarios 
para la narración de los “relatos del tiempo”, 
donación de las palabras vitales para conciliar 
la facticidad onírica con la facticidad de los 
sucesos ordinarios, reconocimiento cardinal y 
astronómico, reconocimiento del cromatismo 
estacional de las especies vegetales, imposición 
de la acción de recordar-soñar y donación de la 
memoria ancestral o histórica. 
El estatuto ontológico-temporal de estas per-
ceptualizaciones aplicado a las taxonomías 
animales y vegetales establece, a su vez, un 
sub-régimen de correspondencias entre las 
especies, basado en un componente asociativo 
a la vez metonímico, metafórico y fisiológico, 
que permite “congeniar” atributos diversos en 
un solo “complejo taxonómico” o “politético” 
(Hallowell, 1955, 1960; Lévi-Strauss, 1962; 
Needham, 1977; Hallpike, 1986;  Vygotsky, 
1999), así como también organizar la experien-
cia, el lenguaje y la acción simbólica (Bourdieu, 
1991).
El carácter oscilante del desplazamiento cos-
mológico de las entidades potentes, es una de 
las propiedades fundamentales de los regíme-

nes de conceptualización de lo existente entre 
los taksek. La expresión “dueño ” /looGot - 
lowanek - paajak/, los taksek entienden aquellas 
entidades que poseen poder /halojk – l’anaGak 
– napiishik - añaGaik/ y el prestigio originario 
de los tiempos primordiales, es decir, la facul-
tad esencial de guiar /, dominar y preveer las 
contingencias naturales y sociales y, por con-
siguiente, todos aquellos elementos, objetos y 
seres que habitan el universo.
La noción de poder /halojk, l’añaGak, napi-
ishik/, está estrechamente relacionada con la 
categoría de lo no-humano /jaqa’a/. Los taksek,  
marcan una clara oposición entre lo conocido 
y lo no-conocido, asociándose al primero la 
idea de lo humano; y al segundo la idea de lo 
no-humano. La oposición /jaqaja/ (hermano, 
conocido, pariente) y /jaqa’a/ (otro, desconoci-
do, no-pariente) expresa una distinción esencial 
en la cosmovisión de los taksek. A partir de la 
primera, se ubica a los hombres, a lo conocido, 
lo previsible, mientras que mediante la segunda 
se connotan los seres de naturaleza no-humana, 
a lo desconocido y a lo imprevisible En este 
sentido, a estos últimos se los asocia con los 
fenómenos del mundo empírico, con especies 
vivientes o con actividades diversas, actuando 
en  todo los casos como “Dueños” /looGot/ que 
rigen  tales fenómenos, cuidan tales especies 
y enseñan determinadas prácticas a los hom-
bres (básicamente porque estas entidades se 
relacionan con los hombres bajo la forma de 
“espíritus auxiliares o compañeros = /itaGaia-
Gawa – itawa - lowanek/)



          107ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

Ascención del /nawe epaq/ según /pitaGat/

Todos los hombres poseen /itaGaiaGawa/ en 
mayor o en menor medida. Los que lo poseen 
en mayor medida son los shamanes /pi’ioGo-
naq o ki’ioGonaq/ – (masc.); pi’ioGonaGae 
o k’i’ioGonaGae/ (fem.), puesto que poseen 
tienen la facultad de ver más allá de lo evidente 
/ichoGonaGak – loGok – erapege/ (analogía 
con las entidades poderosas), poseen la facultad 
de curar  y dañar y, lo que es más importante, 
poseen la facultad de viajar/atravesar los es-
tratos cosmológicos guiados/ en alianza de sus 
espíritus auxiliares /itaGaiaGawa/ y transitar 
por ellos en su /trabajo del conocimiento/.
Esto se logra por medio de la misma relación 
establecida entre las entidades poderosas del /
nawe epaq/. Es decir, un /pi’ioGonaq/ o una /
pi’ioGonaGae/ recibe el poder /halojk/ de un /
itaGaiaGawa/, por lo tanto, si ese espíritu au-
xiliar habita otro estrato cosmológico, puede 
interceder para que el iniciante  /pi’ioGonaq/ 
pueda acceder a dicho estrato o a  algún otro. 
Así, como apuntáramos, la vía de acceso que 
conecta y mantiene el orden del mundo es 
el /nawe epaq/, que se asocia a un “árbol de 

lucha-competición” /ñi’igewa nawe epaq/  o 
“árbol de salud/enfermedad /nlewaGaki nawe 
epaq/ o /árbol del conocimiento/.
El /árbol del mundo/ es la senda por donde de-
berá introducirse y trasladarse el /pi’ioGonaq/ 
para poder acceder a los ámbitos diferenciados 
que constituyen el mundo de los existentes, dia-
logar con los “poderosos” /añaGaik/ y “hacer el 
trabajo” para recibir-mantener /ntel’a – nsalla-
Gane’/ el poder /halojk/ donado. A su vez, este 
tránsito, sólo puede ser guiado y establecido 
por el /itaGaiaGawa/ del /pi’ioGonaq/. Dichos 
“tránsitos cosmológicos” por el /nawe epaq/ 
se efectivizan en y por la actividad onírica /
ichoGonaGak – loGok/ (Ruiz Moras, 1995; 
Wright, 2008), el efecto alucinógeno del tabaco 
o la ingestión ritual de la chicha de algarroba. 

/itaGaiaGawa/ - /jaqa’a/  según /pitaGat/



108								              EZEQUIEL RUIZ MORAS

Es en el contexto de dichos complejos de 
acción simbólica donde los futuros iniciados, 
los iniciados y los shamanes, desarrollan es-
tas epopeyas o res gestae  ontológicas cuyo 
fundamento es el conocimiento no revelado 
de la propia personalidad, el conocimiento 
de la realidad empírico-onírica, la capacidad 
de prever y poder dominar las contingencias 
naturales (una buena cacería /daGonaGan/) y 
sociales (controlar la enfermedad /nawoGa/) y 
asegurar el acrecentamiento del poder /halojk 
– l’anaGak/.

/itaGaiaGawa/ - /jaqa’a/  según /pitaGat/

Según Cordeu (1969-70), Miller (1979), Ruiz 
Moras (1995a) y Wright (2008); el poder de 
los /pi’ioGonaq’pi/ parece estar estrechamente 
vinculado con el ámbito cosmológico al cual 
pertenecen sus espíritus auxiliares. Ello les 

permite desempeñar funciones específicas, 
tales como: curar determinadas enfermedades, 
desplazarse sin peligros por ciertas regiones o 
sectores del universo, guiar ciertas actividades 
de la organización económica, política y moral 
necesarias para un normal y equilibrado man-
tenimiento de la vida /nachalataGak/. En este 
sentido, según el /itaGaiaGawa/ que se posea, 
serán más accesibles o más difícultosos los via-
jes a determinados planos. Así, el shamán que 
tenga relación con /ki’ijaGae/, un auxiliar en 
forma de abejorro negro, podrá ir hacia arriba 
volando con bastante seguridad y podrá “co-
nocer el trabajo de la enfermedad” /nawoGa/ 
ya que dicho auxiliar “maneja la enfermedad”.

/itaGaiaGawa/ - /jaqa’a/  según /pitaGat/

Si un shamán tiene como /itaGaiaGawa/ a /
werajk/,  una entidad /jaqa’a/ que domina el 



          109ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

ámbito acuático, irá al interior del agua, que 
tiene, como vimos, estrecha correspondencia 
con el mundo subterráneo /’alwa lawel/. Parale-
lamente a las funciones cosmológicas y ónticas, 
el /nawe epaq/ es, también un “topoσ” y un “sa-
cra” (Turner, 1980, 1988), es decir, el lugar de 
las iniciaciones y las competencias shamánicas 
así como un símbolo dominante suscitado en el 
dominio de la experiencia. Es decir, que cons-
tituye un lugar ritual de iniciación implicando, 
a su vez, un espacio sagrado de competencia 
para la adquisición del poder /halojk/ entre los 
iniciados y los espíritus /itagaiaGawa/. El /
nawe epaq/ es el lugar ritual de prueba; allí “se 
prueba” la capacidad física y la sabiduría de 
las personas elegidas para ser /pi’ioGonaq/ y 
poder visionar el dominio de la otredad. Aque-
llas personas (pueden ser hombres o mujeres) 
que poseen fortaleza física/espiritual, moral e 
intelectual, pueden ser elegidos /pi’ioGonaq/. 
Cabe señalar que esta elección no depende de 
los hombres o de la condición humana /jaqaja/; 
sino que es una revelación-donación de las 
potencias ónticas /jaqa’a/. Esta revelación se 
manifiesta a través de los sueños o en períodos 
febriles /le’eraGa/ y de crisis existenciales 
individuales y/o colectivas. Sin embargo, es 
fundamentalmente a través de la actividad 
onírica, donde “el elegido” /lca’ aGishik/  por 
las potencias ónticas que habitan el /nawe epaq/ 
es llamado  a cumplir el destino de /pi’oGonaq/ 
o /pi’ioGonaGae/. A su vez, ese “llamado” es 
básicamente un diálogo. Un diálogo entre “el 
elegido”, las potencias ónticas y los espíritus 
auxiliares. Parece, pues, evidenciarse una cierta 
relación jerárquica entre las entidades y él o 
los elegidos. Son ellos, “que todo lo ven y lo 
saben” quienes deciden qué persona concita las 

disposiciones pertinentes para poder acceder 
–prueba de poder mediante /nawe/=trepar, /
epaq/=palo/árbol - al status ontológico y políti-
co de /pi’opGonaq/. Mientras que la recepción 
de dicho ofrecimiento, por parte del elegido o 
iniciado va a depender de las relaciones que 
éste establezca con los /itaGaiaGawa/. En este 
sentido, el elegido dialoga con los espíritus 
auxiliares y les pide/acepta poderes en carácter 
de donación para lograr acceder a la prueba del 
/nawe epaq/ con éxito. Estos poderes pedidos/
aceptados sellan una especie de compromiso 
y una relación inquebrantable entre el elegido/
iniciado, los /itaGaiaGawa/ y las potencias ón-
ticas; a partir del cual concurren, en el tiempo 
y en las circunstancias rituales pertinentes (cu-
raciones, prevenciones, tratamientos, daños), 
en la figura del /pi’ioGonaq/, las fuerzas, los 
conocimientos y los poderes pedidos/cedidos. 
Es muy común el hecho de que dichas facul-
tades y cualidades se alojen en un sonajero de 
calabaza /ltegete/, artefacto harto importante en 
las prácticas curativas. Según la expresión de 
un /pi’ioGonaq/ es en “el /ltegete/ donde están 
los poderes (halojk’pi) de los /itaGaiaGawa/” 
(Ruiz Moras, 1995).  A su vez, en virtud de la 
correspondencia estructural (ahuecado-cónca-
vo) entre el /ltegete/ o sonaja de calabaza y el 
corazón /ikillakte/, en el sentido de que por sus 
cualidades estructurales (continentes) poseen 
la especificidad taxonómica y simbólica para 
“guardar” el poder y la vida o, las enfermedades 
“ganadas” a los otros /pi’ioGonaq’pi/  durante 
las “batallas” oníricas y profilácticas.
La prueba onírico-ritual del /nawe epaq/, 
consiste en la ascensión, por parte de los 
elegidos, del árbol del mundo (comúnmente 
asociado al quebracho colorado /moyik/ -Si-



110								              EZEQUIEL RUIZ MORAS

nopsis Balansae-). Ascensión que comienza, 
simbólicamente, en los estratos cosmológicos 
semi-subterráneos de los elementos acuáticos 
y fangosos del submundo para ir ascendiendo 
al estrato terrestre/celeste, para finalmente arri-
bar al estrato celeste/estelar.  Esta ascensión, 
es precisamente una prueba ritual de poder 
o performance (Turner, 1988: Schechner & 
Appel, 1991), debido a que es allí donde el 
elegido somete su fortaleza física, espiritual, 
moral e intelectual y los poderes donados por 
su /itaGaiaGawa/, a las pruebas ofrecidas por 
las potencias ónticas que habitan el árbol del 
mundo. En este sentido, la primera prueba a la 
cual se somete el elegido es la del fuego /norek/. 
El fuego recubre al /nawe epaq/ y al mismo 
tiempo resguarda a sus originarios habitantes 
del ámbito específicamente humano /jaqaja/. Es 
evidente, en este punto, las correspondencias 
entre el elemento fuego y el color intensamente 
rojizo /towaGaraik/ del quebracho colorado  
durante su floración en primavera. Si, además, 
recordamos que el único árbol que quedó en pié 
luego del gran incendio cataclismático origina-
rio, que instauró, la condición diferenciada de 
lo humano y lo no-humano, como así también 
la ordenación definitiva del mundo tal como se 
presenta hoy, era precisamente, según algunos 
relatos y su gama de versiones, un quebracho 
colorado. 
Existe  una compleja red de asociaciones 
semánticas entre el fuego, el color rojizo de 
la floración del quebracho colorado, diversos 
regímenes de diferenciación entre las catego-
rías /jaqaja/ y /jaqa’a/; humano/no-humano; 
puro/impuro; humanidad/animalidad; viviente/
no-viviente, en tanto organizadores simbólicos 
de la experiencia. En este sentido los taksek 

tienden a relacionar el fuego con la diferen-
ciación entre lo humano y lo no-humano, casi 
como un límite fáctico entre estos órdenes, así 
como con un componente purificatorio que 
limita la indiferenciación entre la condición 
de humanidad y la condición de la animalidad, 
marcando fuertemente el temor y la evitación al 
desorden/desequilibrio lógico/taxonómico que 
implicaría dicha fusión semántica y fáctica. De 
allí que, como sostienen Douglas (1973), Myer-
hoff (1978) y Zeitlin (2003) la identificación 
socio-simbólica y religiosa de límites fácticos 
para la delimitación de las categorías de lo puro 
y lo impuro suponga una endo-conceptualiza-
ción del orden y el desorden, lo existente y lo 
no existente, la forma y lo informe, la vida y 
la muerte. Los taksek categorizan la unidad 
en la experiencia. Es decir, forjan criterios de 
endo-delimitación de lo ordinario/extraordi-
nario, la salud/enfermedad, lo vital-moviente/
inmóvil-inerte, como modos de experiencia en 
términos de acción simbólica.

Conclusiones

Se evidencia un hilo conductor en la 
perspectiva intercultural de las ontologías re-
gionales que identifica la temporalidad con la 
co-implicación espaciotemporal-deíctica que 
opera en términos de una apercepción sintética 
de toda posible/imaginable o empírica percep-
ción de lo existente. La preeminencia simbólica 
de la correlación entre los existentes, los regí-
menes de sentido ligados a algún parámetro 
espacial y las posibilidades de sus acciones 
(aún las imprevisibles), denotan el carácter ne-
cesariamente asociativo de los existentes entre 



          111ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)

sí bajo un mismo patrón o modelo ontológico 
de percepción. Las dimensiones de la tempo-
ralidad evocados en la memoria histórica y en 
las concepciones religiosas implican, a su vez, 
tanto sucesos reales como acciones posibles 
e imprevisibles. La ensoñación y los estados 
extáticos de pérdida de la conciencia ordinaria, 
conforman un teatro para la expresividad de los 
atributos ontológicos de los entes humanos y 
no humanos así como una retórica mnemónica 
aplicada en términos de acción simbólica a 
las condiciones de su existencia. La densidad 
simbólica de dichos esquemas de experiencia y 
acción requiere de un trabajo de desciframiento 
de sus condiciones de producción cultural así 
como de una expansión de los modelos antro-
pológicos de percepción e interpretación.

Bibliografía

Bourdieu, P. 

1991.  Language & symbolic power. Harvard 

University Press, Cambridge: 

Massachusetts.

Calame-Griaule, G. 

1982. La palabra del pueblo dogon.  Editora 

Nacional: Madrid

Calvo Martínez, J.L. & Sánchez Romero, Mª. D. 

1987. Textos de Magia en Papiros Griegos. 

Gredos: Madrid.

Cicerón, M.T. 

Sobre la Naturaleza de los Dioses.  Versión 

de Julio Pimentel Alvarez (1986). 

Bibliotheca Scriptorvm Graecorvm 

et Romanorvm Mexicana. UNAM  : 

México.

Cordeu, E. 

1969-70. “Aproximación al horizonte mítico de 

los Tobas”, en Runa 12: 1/2.

Chaumeil, J-P. 

1983. Voir, Savoir, Pouvoir. E.H.E.S.S : Paris.

Dodds, E.R. 

1994. Los griegos y lo irracional. Alianza: 

Madrid.

Douglas, M. 

1973.  Pureza y peligro. Siglo XXI: Madrid.

Durkheim, E. 

1982. Las formas elementales de la vida 

religiosa. Akal: Madrid.

Eggers Lan, C. & Juliá, Victoria E. 

1986. Los Filósofos Presocráticos I. Gredos: 

Madrid.



112								                 EZEQUIEL RUIZ MORAS

Eliade, M. 

1976. Initiation, rites, societés secrètes. 

Gallimard: Paris.

------------1987a. The Encyclopedia of Religion. 

Mac Millan : New York.

------------1987b. Le sacré et le profane. 

Gallimard: Paris.

Fabian, J. 

1983.  Time and The Other. New York: 

Columbia University Press.

García Bazán, F. 

2001. Aspectos inusuales de lo sagrado. Trotta: 

Madrid.

Goffman, E. 

1978.  La presentación del yo en la vida 

cotidiana. Amorrortu: Buenos Aires.

Guthrie, W.K.C. 

1991. Historia de la Filosofía Griega I. Gredos: 

Madrid.

Hallowel, A. I. 

1955. Culture and Experience. Pennsylvania 

University Press.

-----------------1960. Ojibwa Ontology, 

Behavior, and World View. Columbia 

University Press.

Hallpike, C. 

1986. Los fundamentos del pensamiento 

primitivo. F.C.E: México.

Kagame, A. 

1971. L’ethno-philosophie des bantous.  

Annales du Centre d’études des 

Religions: Bruxelles. 

Karsten, R. 

1935. The Origins of Religions. Kegan Paul: 

London.

Lesky, A. 

1989. Historia de la Literatura Griega. Gredos: 

Madrid.

Lévi-Strauss, C. 

1962. El pensamiento salvaje. F.C.E: México.

Luck, Georg. 

1995. Arcana Mundi. Magia y Ciencias Ocultas 



          113

en el Mundo Griego y Romano. 

Gredos: Madrid.

Lloyd, G.E.R. 

1987. Polaridad y analogía. Taurus: Madrid.

Mauss, M. 

1971. “Sobre una categoría del Espíritu 

Humano: la noción de Persona y 

la noción de Yo”. En: Sociología y 

Antropología. Tecnos : Madrid.

Métraux, A. 

1946. Religions et magies indiennes d`Amérique 

du Sud. Gallimard: Paris.

Miller, E. 

1979. Los tobas argentinos. Siglo XXI: Buenos 

Aires.

Myerhoff, B. 

1978.  Number our days. Dutton: New York.

Needham, R. 

1977. Symbolic Classification. Goodyear Pub. 

Co.: Santa Mónica.

Nordenskiöld, E. von 

1912. La vie des indiens dans le Chaco. Revue 

de Géographie : Paris.

Panikkar, R. 

2018. Mito, símbolo y rito. Herder : Barcelona.

Ruiz Moras, E. 

1995. “Las palabras de la tierra de los toba 

taksek del Chaco Central”. En 

Anthropologica 13:125-140.

Sahlins, M. 

1985. Islas de Historia. Gedisa. Barcelona.

Schechner, R. y Appel, W. 

1991. By means of performance. Cambridge 

University  Press.

Schuhl, Pierre-Maxime. 

1949. Essai sur la formation de la pensée 

grecque. P.U.F. 

Silburn, L.

1955.  Instant et Causa. Aubier : Paris.

Simon, Bennett. 

1984. Razón y locura en la antigua Grecia. 

Akal: Barcelona.

ONTOLOGIA, EXPERIENCIA Y ACCIÓN SIMBÓLICA (...)



114								             

Susnik, B. 

1984. Los aborígenes del Paraguay. M.E.A.B: 

Asunción.

Turner, V.

1980. La selva de los símbolos. Siglo XXI: 

Madrid. 

------------1988. El proceso ritual. Taurus: 

Madrid.

Vygotsky, L. 

1999. Pensamiento y Lenguaje. Fausto: Buenos 

Aires.

Wright, P. 

2008. Ser-en-el-sueño. Biblos: Buenos Aires.

Zeitlin, I. 

2003. The religión experience. Pearson: New 

Jersey.

    EZEQUIEL RUIZ MORAS


